
Философия 
 

ФИЛОСОФИЯ 

Калинин Павел Евгеньевич 

канд. филос. наук, начальник 

научно-исследовательского управления 

ФГБОУ ВПО «Ивановский государственный университет» 

г. Иваново, Ивановская область 

ЯЗЫК КАК ОСНОВА ПРОЯВЛЕНИЯ СТРУКТУРООБРАЗУЮЩИХ 

КООРДИНАЦИЙ В ДЕЯТЕЛЬНОСТИ СОЗНАНИЯ 

Аннотация: в статье рассматривается структурирующая деятельность 

сознания, организуемая в своих базовых компонентах за счет языка. Автором 

проанализирован язык, который является возможным носителем структурооб-

разующих компонентов сознания, связывающих субъективную и объективную 

реальности. 

Ключевые слова: сознание, язык, структурообразующие координации, ин-

тенция, пространство-время. 

Язык непосредственно включен в сознание и может быть рассмотрен как 

«действительное сознание», как главный оформляющий и структурирующий 

принцип, конституирующий деятельность сознания. Как писал А.Н. Портнов, 

«сознание человека изначально связано с действительностью и коммуникацией, 

что генетически (в филогенезе и онтогенезе) предметно-практическая деятель-

ность и опосредованное знаками общение выступают как необходимое условие 

возникновение сознания» [8, с. 29]. Кроме того, язык по своей природе выступает 

в качестве составляющей структурообразующей деятельности сознания и мыш-

ления, выделяя и максимально дифференцируя в субъективном мире образы, 

идеи, смыслы тех или иных предметов и явлений объективной действительности. 

Можно констатировать, что в целом, интеллектуальная деятельность сознания 

представляется в виде системы определенных интенций, действий, которые 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Центр научного сотрудничества «Интерактив плюс»  
 

оформляют и структурируют непрерывный «поток сознания» посредством 

языка. 

Так, например, В. фон Гумбольдт выделял в языке форму и материю. Под 

формой языка он понимал постоянное и единообразное в деятельности духа, воз-

вышающей артикулированный звук до выражения мысли, взятое во всей сово-

купности своих связей и систематичности [3]. Язык, по его мнению, призван син-

тезировать мышление индивидуальное и общественное, определять переход од-

ной формы мышления в другую. Язык, оформляет чистое бессловесное сознание, 

придавая форму мысли как особого рода оформленному сознанию. 

«Языковая способность» присущая человечеству в целом может быть рас-

смотрена как способность организовывать бесформенные потоки сознания, по-

являющиеся в соматической основе, в форму возможную для внутреннего вос-

приятия и как следствие для более полного осознания. На базе этой способности 

возникают словесно оформленные мысли. Деятельность языка всегда протекает 

в определенной форме, и, если ее отнять, останется неорганизованная материя 

сознания или неоформленная «чувственная ткань» по определению А.Н. Леон-

тьева [6]. 

Кроме того, язык в понимании В. фон Гумбольдта представляет собой «не-

что постоянное и вместе с тем в каждый данный момент преходящее. Даже его 

фиксация посредством письма представляет собой далеко несовершенное му-

миеобразное состояние, которое предполагает воссоздание его в живой речи. 

Язык есть не продукт деятельности (ergon), а деятельность (energeia)» [1]. Таким 

образом, можно констатировать, что в языке В. фон Гумбольдт видел постоянно 

совершающуюся деятельность по выражению мысли. 

Представление о языке как форме, влечет за собой признание за языком осо-

бой функции выделения в потоке сознания некоторых феноменологических 

форм Э. Гуссерля. Более того, наполнение такими формами сознание неизбежно 

при анализе его структуры подвергается разделению на три мира Н.О. Лосского, 

и формы сознания, организуемые языком заполняют трансубъективный внутри-

телесный мир, а сам язык начинает свое существование во вневременном «Я», 

 Актуальные направления научных исследований: от теории к практике 



Философия 
 

составляя единство интенциональных актов «Я» и образов, на которые направ-

лены эти акты. Таким образом, язык становится началом вневременным и вне-

пространственным. 

В этом же значении способности формирования особых структур, которые 

бы замещали предметы внешнего пространственно‐временного мира, особыми 

явлениями внутреннего мира говорит о языке А. Геллен. Язык, по его мнению, 

дает возможность полностью освободиться от ситуационного поля, в котором 

изначально оказывается погружен человек. 

В целом А. Гелен ставил мышление в зависимость от языка, указывая, что 

«Мышление есть представление представления, или символика второго порядка, 

оно зависит от сенсомоторной символики языка или движений руки» [2]. Мыш-

ление призвано комбинировать внутренние и внешние впечатления с целями 

действия и регулировать действия в связи с предполагаемым, моделируемым бу-

дущим. Точнее было бы сказать, что мышление различным образом комбинирует 

интенции, выстраиваемые в рамках смысловой активности к объектам внешнего 

мира. 

О некоторых устойчивых, выделенных в сознании форм посредством языка 

писал также Э. Кассирер: «В самом деле, создание знака в процессе внутреннего 

развития духа – всегда первый и необходимый шаг на пути объективного позна-

ния сущности. Знак представляет для сознания первый этап и первое веществен-

ное доказательство объективности потому, что посредством него впервые пола-

гается остановка в непрерывном движении содержания сознания, поскольку в 

нем определяется и выделяется нечто устойчивое» [5, с. 25]. 

Таким образом, можно утверждать, что в понимании Э. Кассирера, сознание 

также представлялось в виде непрерывного потока чувственных переживаний, 

который кристаллизируется, обобщается и символизируется в знаках. На первый 

план в осознании внутреннего мира выступает символическая функция сознания 

– деятельность, которая в языке, искусстве, мифе выражается в том, что из по-

тока сознания сначала извлекаются конкретные устойчивые основные формы, 

наполовину понятийной, наполовину чувственно‐созерцательной природы – и в 

 



Центр научного сотрудничества «Интерактив плюс»  
 

текущем потоке содержаний образуется островок замкнутого на себя формаль-

ного единства [5]. Cознанию, по мнению Э. Кассирера, свойственна формообра-

зующая функция, которая заключается в придании той или иной формы чув-

ственно воспринимаемым элементам. 

Придание формы чувственно воспринимаемой последовательности, таким 

образом, придает ей смысл, который становиться имманентным форме. 

Представление о наличии у сознания особой функции, позволяющей выде-

лять во внутреннем, процессирующем континууме некие идеальные простран-

ственные формы перекликается с «опространствливанием», фиксированием вре-

менной длительности сознания А. Бергсона. Особого внимания заслуживает мне-

ние Кассирера, согласно которому «У человека между системой рецепторов и 

эффекторов, которые есть у всех видов животных, есть и третье звено, которое 

можно назвать символической системой. Это новое приобретение целиком пре-

образовало всю человеческую жизнь» [4, с. 29]. 

Таким образом, мир человека раздваивается и человек «живет отныне не 

только в физическом, но и в символическом универсуме. Язык, миф, искусство, 

религия – части этого универсума, те разные нити, из которых сплетается симво-

лическая сеть, сложная ткань человеческого опыта» [4, с. 30]. Следовательно, 

между человеком и окружающим его миром вырастает еще один транссубъек-

тивный внутрителесный (по Н.О. Лосскому) символический мир [7], который 

позволяет человеку моделировать реальность в будущем и учитывать предпола-

гаемое будущее в своем настоящем. Человек живет в символическом мире буду-

щего, которое постоянно изменяется в его воображении. И именно это отличает 

его от животных, которые не могут выйти за пределы своего умвельта. 

Глубокое понимание необходимости выделения в сознании человека неко-

торого промежуточного уровня, в котором осуществлялось бы построение язы-

ковых форм, было продемонстрировано Э. Холенштайном, который в своем ис-

следовании пришел к выводу, что в сознании языку предшествует некая «когни-

тивная способность, познавательный механизм, позволяющий интерпретировать 

языковые выражения. Для анализа сознания, считает он, было бы продуктивно 

 Актуальные направления научных исследований: от теории к практике 



Философия 
 

различать «образное» и «предикативное» его состояние» [8, с. 112]. Промежу-

точные формы сознания, по его мнению, не являются ни образными, ни вербаль-

ными. 

Далее Э. Холенштайн приходит к заключению, что «1) язык так или иначе 

участвует в становлении и функционировании перцепции 2) существуют формы 

знания промежуточные между «чисто чувственным» и «чисто рациональным» 

(интермодальные образы)» [8, с. 114]. Такие промежуточные формы знания мо-

гут быть представлены в качестве «чистого созерцания» И. Канта, которое явля-

ется определенным местом, где из «материи явления» создается его образ по 

определенным правилам, для дальнейшего использования его (образа) в интел-

лектуальной, рациональной деятельности. Правила построения образа создаются 

не без вмешательства языковых структур. 

Язык посредством выделения в сознании человека особого, символического 

мира непосредственно связывает человека и окружающую его действительность 

в единое целостное бытие, так, например, М. Хайдеггер, в своей философии при-

знает многослойность бытия. Знак и знаковое отношение по Хайдеггеру укоре-

нены в Бытии. Знак как таковой возможен только при наличии человека в мире, 

о его месте в «бытии‐в‐мире». Первоначальное знание о мире человек получает 

через деятельность в мире. Точнее, Бытие (Sein) осмысляется через вещь (Zeug) 

и открывается наличному бытию (Dasein). Речь есть дальнейшая артикуляция по-

нятного, которое до истолкования расчленено. 

В процесс понимания мира человеком Хайдеггером вводится «подлинная» 

и «неподлинная» речь. Неподлинную речь в переводах часто обозначают как 

толки. Под толками Хайдеггер понимал особую реальность, которая встает 

между бытием и сознанием. Толки состоят из слышания и понимания, слышание 

и понимание заранее привязаны к произносимому как таковому. Сообщение не 

«сообщает» первичного бытийного отношения к сущему, о каком речь, но бытие‐

друг‐с‐другом движется в говорении друг с другом и озабочении проговаривае-

мым. Ему важно чтобы говорение было [9, с. 196]. Таким образом, видно, что в 

толках главное говорение и исследование того что сказано, тогда как истинное 

 



Центр научного сотрудничества «Интерактив плюс»  
 

мышление призвано познавать реальность как таковую, а не вербальную сторону 

выражения знания каковой являются толки. Так же Хайдеггер указывает, что 

язык составляет ближайшее окружение человеческого существа. Повсюду встре-

чается язык. 

Таким образом, выделяется внутренний мир, который необходимо выразить 

и выражение представляется как деятельность посредством языка способная вы-

разить действительное и недействительное. Выражение для Хайдеггера является 

деятельностью, при помощи которой «человек производит сам себя». Язык в 

своем говорении различает вещь и мир, язык бытует как сбывающееся различие 

мира и вещи. 

Следовательно, наблюдается объединение при помощи языка внешнего, 

объективного мира и мира внутреннего – субъективного. При таком объедине-

нии язык отвечает, прежде всего, за выстраивание интенции к предмету и по-

строение образа данного предмета в сознании. При таком подходе понятие языка 

начинает значить больше чем просто говорение, он начинает проявляться как 

принцип, как система, объединяющая и переводящая структуры объективной 

действительности в принципы внутренней деятельности сознания. 

Публикация подготовлена в рамках поддержанного РГНФ научного проекта 

№15-03-00833. 

Список литературы 

1. Алпатов В.М. История лингвистических учений [Электронный ресурс]. – 

Режим доступа: http://project.phil.pu.ru/lib/data/ru/alpatov/humboldt.html 

2. Гелен А.О систематике антропологии / А.О Гелен // Проблема человека в 

западной философии / под ред. П.С. Гуревич, Ю.Н. Попов – М.: Прогресс, 1988. – 

552 с. 

3. Гумбольт В. фон. Избранные труды по языкознанию / В. фон Гумбольдт // 

Пер. с нем. под общ. ред. Г.В. Рамишвили; Послесл. А.В. Гулыги, В.А. Звегин-

цева. – М.: ОАО ИГ «Прогресс», 2000. – 400 с. 

 Актуальные направления научных исследований: от теории к практике 



Философия 
 

4. Кассирер Э. Что такое человек? / Э. Кассирер // Проблема человека в за-

падной философии / под ред. П.С. Гуревич, Ю.Н. Попов. – М.: Прогресс, 1988. – 

552 с. 

5. Кассирер Э. Философия символических форм / Э. Кассирер // Том 1. – 

СПб.: Университетская книга, 2001. – 271 с. 

6. Леонтьев А.Н. Деятельность. Сознание. Личность / А.Н. Леонтьев. – М.: 

Политиздат, 1975. – 304 с. 

7. Лосский Н.О. Чувственная, интеллектуальная и мистическая интуиция / 

Н.О. Лосский. – М.: Республика, 1995 – С. 349–370. 

8. Портнов А.Н. Язык и сознание: основные парадигмы исследования про-

блемы в философии XIX–XX вв. / А.Н. Портнов. – Иваново: ИВГУ, 1994. – 367 с. 

9. Хайдеггер М. Бытие и время / М. Хайдеггер // Пер. с нем. В.В. Бибихина. – 

Харьков: «Фолио», 2003. – 503 с. 

 

 


