
Center for Scientific Cooperation "Interactive plus" 
 

1 

Еззет Алина Фарис 

студентка 

Медицинский институт 

ФГБОУ ВПО «Пензенский государственный университет» 

г. Пенза, Пензенская область 

Кириллов Герман Михайлович 

канд. филос. наук, доцент 

ФГОУ ВПО «Пензенский государственный университет» 

г. Пенза, Пензенская область 

ПРОБЛЕМАТИКА ИСПОЛЬЗОВАНИЯ ЧЕЛОВЕЧЕСКИХ ОРГАНОВ 

В МЕДИЦИНЕ С ТОЧКИ ЗРЕНИЯ ФИЛОСОФИИ 

Аннотация: в работе изучен вопрос использования человеческих органов в 

качестве биологического материала и ценность человеческого тела. Выявлены 

проблемы, препятствующие продуктивному использованию метода трансплан-

тологии органов с философской точки зрения, а также предложены способы 

продвижения данного направления медицины. 

Ключевые слова: трансплантология, религия, перспективы, развитие. 

DOI: 10.21661/r-111920 

Философия пользуется большим количеством категорий, с помощью кото-

рых становится возможным осмыслить ценность жизни – существование, бытие, 

бессмертие. Но так же в ней есть и ряд категорий с антагонистичным значением – 

разрушение, небытие, смерть. Понять жизнь можно только через их сопоставле-

ние [9]. 

В биологическом смысле жизнь является основным признаком организма. 

В случае ее исчезновения, наступает смерть. Главные признаки жизни: рост, раз-

множение, активность, раздражимость [9]. Однако сущность жизни не исчерпы-

вается лишь ее биологическим содержанием. 

По утверждению современной науки, провести грань между живыми и не-

живыми телами весьма затруднительно. К тому же обнаружить разделение 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Центр научного сотрудничества «Интерактив плюс» 
 

2     www.interactive-plus.ru 

между органической и психической жизнью так же нелегко, хотя считается, что 

в природе нет более четкой границы, чем та, которая проведена между живым и 

мертвым. 

Особенную актуальность данная проблема представляет для медиков, кото-

рым необходимо сформулировать максимально чётко свою позицию для способ-

ности взять на себя ответственность за спасение жизни человека [5]. 

Цель работы: рассмотреть вопрос использования человеческих органов в ка-

честве биологического материала и ценность человеческого тела. 

Задачи работы: 

 рассмотреть проблему жизни и смерти в философии; 

 философские аспекты биоэтики; 

 использование человеческих органов в медицине и ценность человече-

ского тела; 

 отношение к данному вопросу этики и религии. 

1. Проблема жизни и смерти в философии 

Вряд ли кто-нибудь сможет усомниться в реальности различий живого и не-

живого. Но за констатацией казалось бы столь простого факта стоит многовеко-

вая традиция поисков ответа на вопрос «Что такое жизнь?», начиная с древних 

мифологий вплоть до сегодняшней философии и науки. Ответ на этот вопрос 

предполагает разработку проблем, связанных с происхождением жизни, ее осо-

бенностями, многообразием форм (видов) живого, механизмами их воспроизве-

дения, размножения, факторами их развития. Тема жизни важна для понимания 

человека. В силу этого она оказывается в центре внимания философов и ученых. 

Если обратиться к философскому словарю, то там дается несколько поня-

тий, а именно: жизнь, как фиксирующий способ бытия наделенных внутренней 

активностью сущностей; философия «жизненного мира», обозначающую пости-

гаемую интуитивно целостность реальности бытия: живое в противоположность 

искусственному как естественное; жизнь как способ существования, предпола-

гающая обмен веществ [16]. 



Center for Scientific Cooperation "Interactive plus" 
 

3 

Жизнь каждого человека суверенна и уникальна. Осознание того, что она 

конечна, придает человеческому бытию особый трагизм и в то же время цен-

ность. 

В современных научных разработках придается социальный и биологиче-

ский смысл смерти. В биологическом аспекте она означает полную гибель жи-

вого тела. Социальный аспект связан с установками социальной культуры, име-

ющими отношение к смерти [8]. 

Жизнь без смерти невозможна, ибо жить – значит, «частично умирать»: в 

человеческом организме постоянно идет процесс нарождения новых и гибель 

старых элементов. На заключающем жизненном этапе «частичная смерть» ста-

новится полной т. е. происходит уничтожение личности. 

2. Философия и биоэтика: проблемы взаимоотношений 

Современный мир представляет собой во многом технологизированное про-

странство, человеческая сущность в котором также проявляет тенденции к тех-

низации. Значительное увеличение технических возможностей общества сопро-

вождается тем, что объектом различных генетических, медицинских и биологи-

ческих исследований становится сам человек, что и создает определенную 

угрозу его здоровью и существованию. 

На стыке медицины и биологии возникли биоэтические проблемы. Они 

непосредственно влияют на практику здравоохранения и правительственные 

программы. Для биоэтики характерным является то, что врач и пациент непо-

средственно должны участвовать в принятии морально и жизненно важных ре-

шений. Следовательно, что и ответственность распределяется между ними 

двумя. 

К проблемной сфере относят взаимоотношения «врач-пациент». Пациент, 

являясь носителем заболевания, лишается всей полноты своих социальных и ин-

дивидуальных качеств в условиях возрастающей формализации обязанностей 

врача. Модель автономной ценности пациента позволяет врачу самостоятельно 

принимать решения и не информировать больного о перспективах лечения и его 



Центр научного сотрудничества «Интерактив плюс» 
 

4     www.interactive-plus.ru 

состоянии. Особое место занимают этические проблемы, расширяющие возмож-

ности воздействия на человека в силу появления принципиально новых медика-

ментов и методик лечения. На данный момент идет процесс выработки основных 

критериев, допускающих проведение экспериментов на человеке. 

3. Использование человеческих органов в медицине и ценность человече-

ского тела 

Современная медицина достигла значительных успехов в развитии транс-

плантологии, что дало возможность помогать больным, которые ранее считались 

обреченными. Развитие этой области сопровождалось появлением проблемы 

формирование банка трансплантатов. Важный аспект в предмете биоэтики за-

ключен в безвозмездном предоставлении, приобретении, хранении и использо-

вании органов. Проблема изъятия органов у тяжело раненных и коматозных 

больных породила большое количество вопросов с самим определением смерти 

и проблемы получения осознанного согласия. Возник и иной этический риск: ор-

ганизация торговли донорскими органами и их получение преступным путем [6]. 

Необходимо в полном объеме информировать доноров и реципиентов о воз-

можных последствиях операции, обеспечить во всех отношениях доброволь-

ность донорства, а также конфиденциальность донора и реципиента. Сложней-

шие моральные проблемы возникают в связи с возможностью купли-продажи 

органов для пересадки. Правовые запреты, имеющиеся в этом отношении, могут 

быть преодолены силой экономических и социальных факторов в форме возник-

новения «черного рынка». Специфика изъятия органов из трупа требует чрезвы-

чайно высокой оперативности непосредственно вслед за наступлением смерти. 

Определение степени допустимости использования тела умершего человека 

в медицинских целях даже при наличии согласия донора, данного при жизни, 

также является проблемой этического и правового плана. 

Важно отметить, что религиозная традиция, не соблюдение которой непри-

емлемо для верующего человека, требует почтительного и бережного и отноше-

ния к телу умершего человека. 



Center for Scientific Cooperation "Interactive plus" 
 

5 

Все мировые религии запрещают повреждать тело умершего, предписывая 

уважительное бережное отношение к нему, так как смерть со светской и секу-

лярной точки зрения не обрывает действенности его воли в отношении того, что 

принадлежит ему. Завещание является особой формой волеизъявления, продева-

ющейся за черту, отделяющую жизнь человека от смерти. Любой акт надруга-

тельства над телом покойного является предосудительным поступком, оскорб-

ляющим его память. 

Почти в 40 странах приняты специальные законы и разделы в Конституции, 

регулирующие основные этапы национальных трансплантационных программ. 

Все национальные законы основываются на признании и учете международных 

норм в области прав личности, ее свободы и защиты. В таких странах Европы 

как Бельгия, Австрия, Венгрия, Испания, Чехия правовые нормы ориентированы 

на принцип презумпции согласия, а в Германии, США Канаде, Франции, Италии 

законодательно соблюдается принцип презумпции несогласия («испрошенного 

согласия»), в соответствии с которым использование органов и тканей человека 

без юридически оформленного его согласия недопустимо [2]. 

Русская Православная Церковь в «Основах социальной концепции» отме-

тила, что «современная трансплантология позволяет оказать действенную по-

мощь многим больным, которые прежде были обречены на неизбежную смерть 

или тяжелую инвалидность. Вместе с тем, развитие данной области медицины, 

увеличивая потребность в необходимых органах, порождает определенные нрав-

ственные проблемы и может представлять опасность для общества. Церковь счи-

тает, что органы человека не могут рассматриваться как объект купли и продажи. 

Пересадка органов от живого донора может основываться только на доброволь-

ном самопожертвовании ради спасения жизни другого человека. Так называе-

мую презумпцию согласия потенциального донора на изъятие органов и тканей 

его тела, закрепленную в законодательстве ряда стран, Церковь считает недопу-

стимым нарушением свободы человека» [17]. 



Центр научного сотрудничества «Интерактив плюс» 
 

6     www.interactive-plus.ru 

Большинство западных христианских богословов положительно относятся 

к трансплантации. Римско-католическая церковь считает, что донорство в транс-

плантологии является актом милосердия [2]. Допускает пересадку органов и пе-

реливание крови католицизм только в том случае, если нет альтернативы лечения 

для спасения пациента. Донорство допускается только на добровольной основе. 

Законность существования человека, получившего орган от другого, признают и 

протестантские богословы, но продажа органов считается аморальной. 

Возможной пересадка органов от живого донора считается и в буддизме при 

условии, что это было даром больному. 

Трансплантация органа в пределах человеческого тела в исламе разрешена, 

если польза от операции очевидна. Шариатом закрепляется принцип презумпции 

несогласия. В исламе категорически запрещена трансплантация органов на ком-

мерческой основе [2]. 

Таким образом, трансплантология, несмотря на очевидные перспективы в 

медицинской области оказания помощи, до сих пор остается областью экспери-

ментов и научных исследований [2]. В целом общество не подготовлено к вос-

приятию идей трансплантации и донорства. Это, прежде всего, обусловлено 

насаждением средствами массовой информации в сознание обывателя сенсаци-

онных, чаще всего непроверенных и непрофессионально освещенных фактов 

негативного характера. 

Поэтому именно в этой отрасли медицины, необходимо создание морально-

этических норм и соответствующего законодательства, которые адекватно бы 

регулировали процесс пересадки органов и тканей. 

В заключение можно сказать, что современная трансплантология, т.е. тео-

рия и практика пересадки тканей и органов, позволяет оказать помощь большому 

количеству больным, которые были бы раньше обречены на смерть или тяжелую 

инвалидность. Вместе с тем, растущая потребность в органах для транспланта-

ции порождает нравственные проблемы и может стать угрозой для общества. 

Так, недобросовестная пропаганда донорства и коммерция, связанная с прода-



Center for Scientific Cooperation "Interactive plus" 
 

7 

жей органов для трансплантации, закладывают условия для торговли человече-

скими органами, угрожая здоровью и жизни людей. Пересадка органов живого 

донора может быть в случаях добровольного самопожертвования ради спасения 

жизни другого человека. В таком случае соглашения на эксплантации (удаление 

органа) будут расцениваться в качестве проявления любви и сострадания [2]. Мо-

рально недопустимо трансплантация, которая непосредственно угрожает жизни. 

Наиболее распространенной практикой является изъятие органов у только 

умерших людей. Но в таких случаях должна быть абсолютная уверенность в 

смерти донора. Не может быть морально оправданным такая трансплантация, ко-

торая ведет к потере индивидуальной особенности человека, принимает чужие 

органы. При трансплантации обязательно должна сохраняться свобода человека. 

Безусловно недопустимым являются изъятие и использование ткани и органов 

человеческих зародышей, с намерением лечения различных заболеваний и «омо-

ложения» организма. 

Клеточная и тканевая трансплантация – отрасль, которую можно отнести к 

медицине будущего. Среди ряда вопросов, возникающих при ее разработке, вид-

ное место занимают этические проблемы, а также вопросы определения ее по-

бочных эффектов, четких показаний и противопоказаний к применению. Без со-

мнения, символом нового века возникает такая отрасль медицины, как транс-

плантология. К сожалению, несмотря на определенные успехи и достижения оте-

чественной трансплантологии, результаты значительно уступают среднеевро-

пейским и среднемировым. 

Список литературы 

1. Губин В.Д. Основы этики / В.Д. Губин, Е.Н. Некрасова. – М.: Инфра-М, 

2007. – 320 с. 

2. Дробницкий О.Г. Моральная философия. – М.: Гардарики, 2002. – 523 с. 

3. Канке В.А. Современная этика: Учебник. – 3-е изд., стер. – М.: Омега-Л, 

2009. – 394 с. 

4. Кутырев В.А. Оправдание бытия // Вопросы философии. – 2000. – №5. – 

С. 15–32. 



Центр научного сотрудничества «Интерактив плюс» 
 

8     www.interactive-plus.ru 

5. Новая философская энциклопедия: в 4 т. Т. 1 / Ин-т философии РАН. – 

М.: Мысль, 2010. 

6. Новый философский словарь. – М., 2007. 

7. Основы философии для вузов / Под ред. А.Г. Зарубина. – Ростов н/Д: Фе-

никс, 2006. 

8. Основы социальной концепции Русской Православной Церкви»: Офици-

альный сайт Московского патриархата [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 

http://www.patriarchia.ru 

9. Основы философии науки / В.П. Кохановский [и др.]. – Ростов н/Д: Фе-

никс, 2009. – 608 с. 

10. Рычков А.К. Философия / А.К. Рычков, Б.Л. Яшин. – М., 2012. – 384 с. 

11. Самойлова А.С. Биоэтика в трансплантологии: моральный правовой и 

религиозный аспект // СиБАК. – 2015 [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 

http://sibac.info 

12. Философия и медицина: Учебное пособие / В.П. Кондратьев: Тул. Гос. 

ун-т. – Тула, 2002. – 75 с. 


