
Scientific Cooperation Center "Interactive plus" 
 

1 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Горин Антон Анатольевич 

канд. ист. наук, доцент 

ФГАОУ ВО «Казанский (Приволжский) федеральный университет» 

г. Казань, Республика Татарстан 

СЕВЕРО-КАВКАЗСКИЙ ИМАМАТ КАК ПРИМЕР РАДИКАЛИЗАЦИИ 

СУФИЙСКОГО ИСЛАМА 

Аннотация: в статье рассматриваются механизмы подмены 

традиционных религиозных ценностей политико-экспансионистскими 

амбициями различных политических групп. Автор поднимает вопрос о 

правомерности отождествления догматов религиозного вероучения и 

политических действий, декларативно совершённых от имени данной религии. 

Ключевые слова: ислам, джихад, религиозная война, суфизм, национально-

культурная идентичность, газават. 

Феномен Исламского государства Ирака и Леванта (организация, 

запрещённая на территории Российской Федерации – прим. Авт.) сегодня часто 

принято рассматривать, как результат современной политики. Однако экскурс в 

историю подтверждает: попытки создания подобных формирований ведутся уже 

свыше двухсот лет. И базой для них не всегда был салафитский ислам. В 

XIX веке ей стал суфизм Северного Кавказа. 

Ряд учёных связывает проникновение суфизма на Северный Кавказ с 

деятельностью шейха Гази-Мухаммада и его последователя Магомеда 

Ярагского, в 20-е годы XIX века. Однако М.Я. Корольков, С.К. Бушуев 

и А.М. Пикман называют создателем идеологии северо-кавказского суфизма 

(мюридизма) шейха Мансура, действовавшего с I пол. 80-х гг. XVIII в. Более 

того, М.Я. Корольков упоминает Гази-Мухаммада, как ученика шейха Мансура 

и утверждает, что изначально шейх Мансур ставил перед собой задачу избежать 

конфликтов с Российской империей. 

Исследователь представляет начавшийся конфликт, как следствие 

«человеческого фактора»: провокаций «чеченца Бурсана», укравшего вместе с 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scientific Cooperation Center "Interactive plus" 
 

2 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

друзьями коней из русского отряда и «чеченца Алши-Батеша», составившего 

ложный донос на шейха Мансура. 

С.К. Бушуев же придерживается версии, что шейх Мансур изначально 

выполнял «заказ» Османской империи на провоцирование конфликта народов 

Северного Кавказа и Российской империи. 

Немецкий автор М. Кемпер, выражающий проджихадистскую точку зрения, 

разделяет мнение, что первые трое имамов Северо-Кавказского имамата 

принадлежали к тарикату (суфийскому братству) Накшбандия, того же мнения 

придерживается и М. Бенингсен. Но он утверждает, что идея джихада в 

идеологии братства сформировалось лишь после 1859 года, когда от тариката 

отделилось радикальное крыло шейха Абдурахмана ас-Сугури. Таким образом, 

все вышеперечисленные исследователи не выделяют джихад, как 

определяющую идеологию Северо-Кавказского имамата 1829–1859 гг. 

Но система суфийского тариката получила распространение на Северном 

Кавказе только благодаря шейхам Мухаммаду Ярагскому и Джамалудину ал-

Газигумуки. Эти шейхи стали идеологами системы имамата, общины, 

возглавляемой харизматичным духовным лидером. Хотя в работах обоих шейхов 

тема джихада меча (вооружённой борьбы с немусульманами) не затрагивается, 

именно работы и проповеди Мухаммада Ярагского и Джамалуддина ал-

Газигумки сформировали идеологию, жёсткого подчинения общины 

харизматичному лидеру не только в рамках нормы повседневной жизни и права, 

но и в вопросах геополитики. 

Личный секретарь имама Шамиля Мухамед-Тахир аль-Карахи в работе 

«Три имама» он описывает комплекс жесточайших мер по насильственной 

исламизации народов Северного Кавказа, уничтожения адатного права, 

основанного на исторически сложившихся законах и обычаях. За следование 

обычаям следовали телесные наказания, сжигание домов, конфискация 

имущества. Это воспринималось многими, как попытка заставить «забыть 

обычаи своего народа» и Мухамед-Тахир признаёт, что мусульмане, не 



Scientific Cooperation Center "Interactive plus" 
 

3 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

согласные с такой политикой, спасались на территории, контролируемые 

войсками Российской империи. 

Таким образом, система суфийского тариката на Северном Кавказе в 20–

30 гг. XIX века существенно отошла от понятий традиционного ислама. Среди 

этих отличий, можно выделить следующие: 

 мусульманин, совершивший грех не воспринимается сторонниками Гази-

Мухаммеда, как мусульманин, а воспринимается, как враг-иноверец; 

 военные действия сторонники Гази-Мухаммада объявляют не только 

России, но и своим соотечественникам, исповедующим ислам не так как они; 

 для обозначения войны с Российской империей и мусульманами иного 

направления, сторонники имамов Гази-Мухаммада, Гамзат-бека и Шамиля 

выбирают термин «газават», а не «джихад». Термин «газават» в «The Cambridge 

History of Islam» трактуется, как доисламский – борьба между арабскими 

племенами за водоёмы, скот или пастбища. В раннеисламский же период 

истории арабской цивилизации понятие «газават» относилось к войнам, в 

которых непосредственно участвовал Пророк Мухаммад. Понятие «газават» не 

встречается в тексте Корана; 

 Ш.М. Казиев, Мухамед-Тахир, М.Н. Чичагова отмечают исключительно 

высокую роль духовного наставника в жизни мюридов. 

Можно сделать вывод, что к 20-м годам XIX века идеология тариката 

Накшбандия трансформировалась на Северном Кавказе в систему, имеющую 

структуру от суфийского тариката, но содержательно близкую современной 

идеологии радикального ислама. 

Список литературы 

1. Бушуев С.К. О кавказском мюридизме // Вопросы истории. – 1956. – 

№12. – Декабрь. – С. 72–79. 

2. Корольков М.Я. Шейх-Мансур Анапский. (Эпизод из первых лет 

завоевания Кавказа) // Русская старина. – СПб., 1914 – №5. – С. 410–417. 

3. Пикман А.М. О борьбе кавказских горцев с царскими колонизаторами // 

Вопросы истории. – 1956. – №3. – C. 75–84. 



Scientific Cooperation Center "Interactive plus" 
 

4 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

4. Тахир М. Три имама. – Махачкала: Дагучпедгиз, 1990. – 100 с. 

5. Чичагова М.Н. Шамиль на Кавказе и в России. – СПб.: Типография и 

литография С. Муллер и И. Богерман, 1889. – 204 с. 

6. Kemper M. Khalidiyya Networks in Dagestan and the Question of Jihad // Die 

Welt des Islams. – Leiden, 2002. – Vol. 42. – №1. – P. 41–71. 

7. The Cambridge History of Islam. Vol. 1: The Central Islamic Lands / Ed. 

P.M. Holt. – Camb.: University of Cambridge, 1970. – 573 р. 

 


