


Кокшетауский университет имени Абая Мырзахметова 
 
 
 
 
 
 
 
 

Д.В. ЛЕПЕШЕВ  
 

 

 

Анализ современных научных подходов  
по формированию и становлению  

философии воспитания в духе  
«евразийской общности» 

 
 

Монография 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Чебоксары 2016 



УДК 37.017
ББК  87.25 

 Л48 

Печатается по решению Ученого совета 2016 года 

Рецензенты: 
Баранов Геннадий Владимирович, д-р филос. наук,  

профессор, академик Российской академии 
естественных наук (РАЕН), профессор кафедры 

«Общественные науки» ФГОБУ ВО «Финансовый университет 
при правительстве Российской Федерации», 

Тихонов Анатолий Сергеевич, д-р филос. наук, доцент, 
профессор кафедры философии и права 

ФГБОУ ВО «Чувашский государственный 
педагогический университет им. И.Я. Яковлева» 

Лепешев, Д. В. 
Л48 Анализ современных научных подходов по формированию 

и становлению философии воспитания в духе «евразийской 
общности» : монография / Д. В. Лепешев. – Чебоксары: ЦНС 
«Интерактив плюс», 2016. – 92 с. 

ISBN 978-5-9908673-1-4 

В представленной монографии автор рассматривает современное ви-
денье идей евразийства, квинтэссенцией которых является принцип вы-
страивания равновеликих отношений как между отечественной и мировой 
культурами, так и национальными культурами, основанных на терпимо-
сти, всечеловечности, комплиментарности, уважении к иным ценностям, 
представляют особую актуальность, а также заключают в себе большой 
конструктивный потенциал для качественного и полнокровного развития 
многонационального, поликонфессионального, поликультурного евразий-
ского общества. 

Творческое осмысление на основе философской методологии духовного 
потенциала идей евразийства и накопление теоретического материала по 
исследуемой проблеме имеет большое значение для определения стратеги-
ческих направлений развития современного общества, нуждающегося се-
годня в национальной идее, спроецированной на единение, «собирание» мно-
гочисленных народов и сохранение культурного наследия. 

Представленный материал рекомендуется для студентов, магистран-
тов и докторантов педагогических и философских специальностей. 

ISBN 978-5-9908673-1-4 © Д.В. Лепешев, 2016 
DOI 10.21661/a-326 © Центр научного сотрудничества 

    «Интерактив плюс», 2016



Оглавление 

3 

ОГЛАВЛЕНИЕ 

Введение ...................................................................................................... 4 

Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности ........................ 7 

1.1. Теоретические направления и научные подходы по форми-
рованию понятия «евразийства» ................................................... 7 

1.2. Концепции и современные взгляды ученых о понимании  
«евразийской общности» ............................................................. 23 

Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе евразийской 
общности ...................................................................................................37 

2.1. Анализ состояния проблемы философии воспитания в Казахстане . 37 

2.2. Современные проблемы понимания процесса воспитания 
в международном пространстве и его проблемы ...................... 45 

2.3. Анализ современных концепций воспитания в Казахстане .... 58 

2.4. Казахская идентичность как стратегический ресурс 
евразийской модели воспитания в формировании евразийской 
общности ....................................................................................... 66 

Заключение...............................................................................................80 

Литература ........................................................................................83 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

4  

ВВЕДЕНИЕ 

Актуальность состояния проблемы исследования состоит в том, 
что в современном мире, так и в казахстанском обществе сложной 
и противоречивой культурной ситуацией, обусловленной глобали-
зационными процессами. Унификация под западные стандарты, ак-
тивно наступающие процессы американизации и вестернизации от-
рицательно сказываются на казахстанской культуре, формируют 
перемены в социальной и мировоззренческой сферах. 

Сложившаяся социокультурная ситуация (как в Республике Ка-
захстан, так и в Российской Федерации) характеризуется разложе-
нием системы традиционных ценностей, размытостью духовно-
нравственных ориентиров, падающим культурным и нравствен-
ным уровнем населения. 

Радикальные социальные новации, ориентированные преиму-
щественно на западные образцы, влияют на культурные и духов-
ные ценности общества, подавляя национальную идентичность. 
Наступление «фаустовской» культуры угрожает сегодня катастро-
фой как культурной самобытности многочисленных этносов Ка-
захстана и России, так и самосохранению государства как автори-
тетной, самобытной, сильной державы в мировом сообществе. 

В современной социокультурной ситуации идеи евразийства, 
квинтэссенцией которых является принцип выстраивания равнове-
ликих отношений как между отечественной и мировой культурами, 
так и национальными культурами, основанных на терпимости, все-
человечности, комплиментарности, уважении к иным ценностям, 
представляют особую актуальность, а также заключают в себе 
большой конструктивный потенциал для качественного и полно-
кровного развития многонационального, поликонфессионального, 
поликультурного евразийского общества. 

Значимость консолидирующего духа евразийского учения для 
современных стран постсоветского пространства связана с тези-
сами о необходимости единения народов Евразии, о неподража-
тельном развитии каждого этноса, об укреплении самобытного 
культурного мира, о сохранении социокультурной целостности 
евразийского этноса. Творческое осмысление на основе философ-
ской методологии духовного потенциала идей евразийства и 
накопление теоретического материала по исследуемой проблеме 



 
Введение 

 

5 

имеет большое значение для определения стратегических направ-
лений развития современного общества, нуждающегося сегодня в 
национальной идее, спроецированной на единение, «собирание» 
многочисленных народов и сохранения культурного наследия. 

Государственная программа образования в Республике Казах-
стана на 2010–2020 годы [1], основанная на идеях гуманистической 
педагогики предполагает такую организацию системы образова-
ния, которая исходила бы из стремления помочь каждому человеку 
выявить свои способности, возможности, самореализоваться как 
личности, а также адаптироваться в окружающей среде, обрести 
гармонию взаимоотношений в социуме, подготовиться к будущей 
жизнедеятельности. 

Проблемам национальной идеи, постижения смысла ее суще-
ствования в социокультурной истории посвящены многочислен-
ные работы представителей русской философии XIX–XX вв.: 
Н.А. Бердяева [2], А.И.Герцена [3], Н.Я. Данилевского [4], 
Ф.М. Достоевского [5], И.А. Ильина [6; 7], К.Н. Леонтьева [8; 9], 
B.C. Соловьева [10], А.С. Хомякова [11], П.Я.Чаадаева [12] и др., 
ставшие идейным катализатором становления евразийского уче-
ния. 

Основные принципы и духовные приоритеты евразийского уче-
ния нашли отражение в работах выдающихся исследователей и 
мыслителей начала XX века Г.В. Вернадского [13], Л.П. Карсавина 
[14; 15], П.Н. Савицкого [16], П.П. Сувчинского [17], Н.С. Трубец-
кого [18; 19], Г.В. Флоровского [20; 21] и др., которые стали осно-
вателями и идеологами этого идейного и общественно-политиче-
ского феномена, объединенного концепцией культуры какуникаль-
ного явления и подвергающего историческому сомнению универ-
сальность европоцентризма как парадигмы социокультурного раз-
вития. 

Всестороннее осмысление специфики развития различных 
культурных миров (европейского, восточного, евразийского) 
нашло отражение также в исследованиях зарубежных авторов как 
прошлого, так и современности: З. Бжезинского [22], Д. Тренина 
[23], С. Хантингтона [24; 25], В. Цымбурского [26] и др. 

Благодаря усилиям современных российских исследователей: 
А.Г. Дугина [27], Б.С. Ерасова [28; 29], Г.В. Ждановой [30], 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

6  

В.В. Кожинова [31; 32], Л.И. Новиковой [33], Н.А. Омель-
ченко [34], И.Б. Орловой [35], А.С. Панарина [36], В.Я. Па-
щенко [37], А.П. Цыганкова [38] и др., мы располагаем обширной 
литературой, в которой поднимаются и обсуждаются идейно-фило-
софские, историко-культурологические, социально-политические 
аспекты учения евразийцев и его значение для современности. 

Осмыслением концептуальных идей евразийства и их значения 
для развития современного казахстанского общества активно зани-
маются представители казахстанской научной школы Х.А. Барлы-
баев [39], Ш. Аляутдинов [40], З.Я. Рахматуллина [41], Ф.С. Фай-
зуллин [42], А.Н. Тесленко, Д.В. Лепешев [43]. 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

7 

ГЛАВА 1. СОЦИАЛЬНО-ФИЛОСОФСКИЕ 
ТЕОРИИ И КОНЦЕПТУАЛЬНЫЕ 

ПОДХОДЫ ПО ФОРМИРОВАНИЮ 
ЕВРАЗИЙСКОЙ ОБЩНОСТИ 

1.1. ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ НАПРАВЛЕНИЯ  
И НАУЧНЫЕ ПОДХОДЫ ПО ФОРМИРОВАНИЮ 

ПОНЯТИЯ «ЕВРАЗИЙСТВА» 

На Востоке человеческая личность всегда была более связана с 
общественным целым, чем на Западе. Восток чужд был западному 
индивидуализму и социальному атомизму – этим краеугольным 
камням новейшей западной культуры. Реакция против индивидуа-
лизма на Западе, проявившаяся в органических социальных тео-
риях, в воззрениях исторической школы XIX века, в учениях запад-
ной социологии, наконец, в западных социализме и коммунизме, 
была только идейным течением, которое слабо отразилось на строе 
действительных учреждений и реальной общественной жизни. Об-
щественный уклад Запада продолжает быть узкоиндивидуалисти-
ческим, вплоть до возникновения новейших массовых обществен-
ных движений в лице фашизма и расизма [44, с. 102]. И нет спора, 
что ранее возникновения этих последних движений, русский боль-
шевизм радикально перестроил действительное отношение лично-
сти к обществу, решительно сошел с почвы экономического и по-
литического индивидуализма. Экономический индивидуализм ни-
когда не имел выдающихся защитников ни в одной стране, так же 
как здесь не были популярны и широко распространены индивиду-
алистические учения о естественных правах человека и гражда-
нина. 

Для психологии постсоветского человека характерно было ско-
рее воззрение, согласно которому личность неразрывно связана с 
обществом и находит оправдание только в отправлении некоторой 
социальной миссии, в «общем деле» [45, с. 142]. 

Таким образом, большевизм в противоположность западному 
марксизму не пытался связать себя с индивидуализмом. Отсюда 
резкое отрицание им либеральных и демократических учреждений 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

8  

Запада, недоверие к буржуазным правам личности и к европей-
скому парламентаризму. Сказанным и объясняется острая вражда 
большевиков к классической западной социал-демократии, ко 
всему тому, что на русском языке называется меньшевизмом. Боль-
шевизм можно даже упрекнуть в том, что вопрос о личности и об-
ществе он практически решил слишком «по-азиатски», что полити-
ческая и экономическая система русского коммунизма безраз-
дельно отдала личность на службу государству и, таким образом, 
прегрешила против проповедуемого самими ленинцами диалекти-
ческого подхода к решению проблемы личности и общества. Это 
диалектическое решение заключается не в том, что личность рас-
творяется в обществе, или, наоборот, общество погашает свое са-
мостоятельное существование в отдельных личностях, но в том, 
чтобы синтезировать индивидуальное с универсальным, частное с 
общественным. К этому и сводится истинно евразийское решение 
этой проблемы, которое было сформулировано евразийцами и в их 
воззрениях на хозяйство (государственно-частная система) и в их 
философии права. Евразийство, наконец, не раз указывало, что в 
советском коммунизме фактически превзойден был даже экономи-
ческий материализм Маркса, несмотря на то, что учение о зависи-
мости идеологии от экономической базы составляет неотъемлемую 
часть ленинистского символа веры. В экономической практике со-
ветских большевиков-коммунистов не экономика определяет идеи, 
а наоборот, идея, план руководит экономикой. Экономика зани-
мает подчиненное положение по отношению к плану и, таким об-
разом, вся система носит характер идеократической [46, с. 231]. 

Евразийство чутко прислушивается к законам движения и стре-
мится полностью использовать их. Но из бездны движения оно 
чует и слышит тот мир «неподвижной активности», в котором бла-
годатно снято и преодолено тяготеющее над нами несовершенство. 
Евразийцы – все в практике. Но «практическая практика» для них 
только ступень и путь к конечному освобождению и спасению. Так 
сочетают они предельное напряжение в делах мира сего, тех делах, 
значение которых в последние столетия с особенной силой выразил 
Запад, с сохранением живыми и мощными непреходящих ценно-
стей Восточного Духа. Таким путем подготовляют они грядущий – 
евразийский – исторический синтез. Можно было бы и еще далее 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

9 

продолжить эти параллели, но и сказанного, думаем мы, доста-
точно, чтобы утвердить мысль, высказанную еще в одном из пер-
вых евразийских изданий: «Мы – метафизичны и в то же время эт-
нографичны, географичны». К нам неприменимо то наименование, 
которым граф Кайзерлинг окрестил коммунизм, фашизм и расизм. 
Мы – не «теллуричны» или, вернее, мы более чем теллуричны. Мы 
стоим за «пронизывание эмпирии духовной сущностью», за «во-
площение веры в конкретно жизненное исповедничество и дела-
ние» [47, с. 209]. 

Так, например, наиболее характерный пример из отрывка из од-
ной новейшей философской книги: «Нам кажется тягостным, что 
Запад по своему духу и по совокупности своих тенденций все более 
удаляется от Востока, как это происходит в настоящее время, что 
не намечается реакция, которая могла бы иметь, при известных 
условиях, наиболее благоприятные последствия; это представля-
ется нам тем более тягостным, что область, в которой развивается 
новейшая западная цивилизация по существенной природе своей 
является наиболее ограниченной из всех возможных» [48, с. 328]. 

Заметим, что автор принадлежит к католическим кругам. В этом 
отношении особое значение приобретает учение о «божественной 
энергии» Григория Паламы (известного богослова и византийского 
мистика XIV столетия). Воззрения этого выдающегося теолога 
столь далеки от Запада и неприемлемы для него, что католический 
издатель некоторых произведений Паламы предварил издание из-
виняющимися перед католическим общественным мнением ого-
ворками. 

Решительное движение этого самодовлеющего мира в сторону 
Европы впервые произошло в результате культурной революции, 
произведенной Петром Великим. Евразийцы всегда подчеркивают, 
что построенная этим царем по европейским образцам Российская 
Империя фактически не была ни Европой, ни Азией, а представ-
ляла собой образование подлинно «евразийское». Вторая культур-
ная революция в смысле движения на европейский Запад была про-
изведена большевиками. Большевизм можно рассматривать как 
дальнейший «скачок» в направлении европеизации России, однако 
и в результате его Россия еще не стала Европой. Напротив, русский 
марксизм и ленинизм ярко выразил все свои не европейские, чисто 
«евразийские» черты. Для уяснения духовного смысла этих двух 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

10  

революций нужно подчеркнуть, что Петр хотел привить России 
культурные формы Европы существующей, настоящей, тогда как 
большевизм стал прививать России формы Европы социалистиче-
ской, то есть будущей, идеальной, мифической, которой в действи-
тельности никогда еще не существовало. Большевистская Россия 
опередила Европу тем, что она вздумала реализовать у себя одну 
из европейских социальных утопий. Тем самым в России неиз-
бежно кончается процесс подражания Западу. Для современной 
России идейно Запад уже исчерпан. Напротив, революционные 
элементы Европы хотят ныне подражать России, провозглашая из-
вестные лозунги: «Да здравствует наша Октябрьская Революция. 
Да здравствуют Советы!» – России необходимы ныне новые иде-
алы. Первые евразийцы это поняли и формулировали их с предель-
ной и исчерпывающей ясностью. «Освободив свое мышление и ми-
роощущение от давящих его западных шор, – писал в 1922 году 
И.С. Трубецкой [49, с. 72], – мы должны внутри себя, в сокровищ-
нице национальной русской духовной стихии, черпать элементы 
для создания нового мировоззрения. В этом духе мы должны вос-
питывать и подрастающее поколение. В то же время вполне сво-
бодные от преклонения перед кумиром западной цивилизации мы 
должны всемерно работать на создание самобытной национальной 
культуры, которая сама, вытекая из нового мировоззрения, в то же 
время обосновала бы собою это мировоззрение. В этой огромной 
всеобъемлющей работе есть дело для всех, не только для теорети-
ков, мыслителей, художников и ученых, но и для техников, специ-
алистов и для рядового обывателя. Общим требованием, предъяв-
ляемым ко всем, является радикальный переворот в мировоззре-
нии» [50, с. 314]. Евразийство хочет преодолеть Запад не извне, не 
изнутри – из самого духа Запада, который стал ныне для евразий-
ского человека собственным и своим. Ныне уже не только верхи 
русского общества проникнуты западными началами, как это было 
в старой дореволюционной России – ныне широчайшие слои рус-
ского демоса захвачены западным активизмом, энергетизмом, про-
дуктивизмом, экономическим материализмом и атеизмом. От того 
задача евразийства становится не только национальной, но и все-
ленской: русский народ должен в себе и через себя преодолеть за-
падного человека, который распространил свою культуру на весь 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

11 

мир. Этой вселенскостью евразийство резко отличается от фа-
шизма, национал-социализма и т. п. течений, которые являются 
доктринами националистическими, не ставящими перед собой ни-
каких всечеловеческих задач. 

Цивилизация же в обнаружившемся раздвоении духовного мира 
впервые нашла для себя эффективный динамический принцип, ибо 
осознание и борьба появившихся противоречий повлекли за собой 
поиск решений, привели в движение силы обоих полюсов. Греция, 
открывшая феномен духовности культуры, необходимой предпо-
сылкой которой является самопознание, смогла сделать это по-
тому, что все время была обращена к Востоку, рефлексировала себя 
на его фоне, постоянно отталкивалась от него. Следуя по грече-
скому пути, Запад непрерывно отличает себя от Востока: понимая 
его, он понимает себя. В свете разделения Востока и Запада восточ-
ная культура остается необходимым исходным тезисом, по отно-
шению к которому и появилась противоположность – культура За-
пада. Но возникшая при этом полярность осталась в истории ду-
ховной реальностью, размежевывающей культуру на две незримые 
зоны. В рамках сменявших друг друга исторических дихотомий 
(персы и греки, Римская империя, разделенная на западную и во-
сточную, западный мир, проникшийся христианскими идеалами, и 
мир, усвоивший ценности ислама, Европа и Азия) взаимодейство-
вали, боролись и развивались отдельные культуры и народы. 

Возможно самой замечательной чертой многочисленных об-
суждений проблемы «Россия-Запад-Восток», которые с такой ин-
тенсивностью развернулись в отечественной мысли, является не 
только разнообразие высказываемых точек зрения, но и их проти-
востояние, доходящие порой до столкновения несопоставимых и 
исключающих друг друга ответов. 

«Евразийцы» – так стала называть себя группа талантливых и 
относительно молодых русских эмигрантов. Корни евразийского 
мировоззрения уходят далеко в историю. Ближе всего к нашему 
времени и, видимо, глубже и последовательнее основные его идеи 
были сформулированы в ХVII веке К. Леонтьевым и Н. Данилев-
ским [51, с. 23]. Но классический период евразийской концепции 
совпадает с 20-ми годами нашего века. 

Родоначальниками нарождающегося движения стали: филолог 
и лингвист Н. Трубецкой, музыковед и публицист П. Сувчинский, 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

12  

географ и экономист П. Савитский, историки М. Шахматов, Г. Вер-
надский, Л. Карсавин, Г. Флоравский, правоведы Н. Алексеев и 
В. Ильин. Впоследствии некоторые из них (Флоровский) отошли 
от движения, но в его орбиту вливались новые люди. За время сво-
его существования евразийство не раз меняло свой облик. 

Евразийцы начали свою публикационную деятельность в Со-
фии в 1920 году, а затем, поочередно, активизировали свою дея-
тельность в столицах европйских государств: Праге, Париже, Бер-
лине. Кроме своих монографий и сборников статей они выпускали 
«Евразийский временник» Берлине и Париже, а также периодиче-
ский альманах «Евразийская хроника» в Праге. Со второй поло-
вины 20-х годов печатали во Франции газету «Евразия». Огромное 
количество их публикаций, появлявшихся на протяжении  
20–30-х годов находили широкий и неоднозначный отклик в кругах 
русской эмиграции [52, с. 144]. 

В архивных же материалах органов безопасности содержатся 
сведения о том, что с 1925 года евразийская, тогда еще малочис-
ленная, группа начинает более или менее регулярно финансировать 
через посредство С. Маченского-Мачевича неким богатым англи-
чанином Спольдингом. По агентурным данным, в период с 1925 по 
1926 группе было выделено около миллиона франков. В этот же 
период евразийский центр перемещается в Париж, а само движение 
принимает четко выраженный политический характер. 

В политическом плане евразийство являлось одной из ветвей бо-
лее широкого движения, получившего название «сменовеховсво». 
В основном для сменовеховства были характерны такие черты, как 
пестрота идей, неопределенность программы, чрезмерная широта 
идеологического охвата при общей нечеткости положений полити-
ческой платформы. Евразийство же сумело более определенно вы-
разить политические устремления сменовеховства, придав им не 
только программные, но и четкие теоретические формы. Этому 
способствовало стремление евразийцев сформулировать свои 
идейные установки в предельно формализованном и общем виде 
привело к тому, что именно этому течению удалось сделать наибо-
лее логичные и последовательные выводы из общих настроений 
сменовеховства. Хотя определенную роль здесь сыграл и тот факт, 
что евразийство оказалось более долговечным, чем отечественное 
сменовеховство, захватив и 30-ые годы. 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

13 

Первая сводная программа евразийцев была опубликована в Па-
риже в 1926 году, а вторая в 1927 году. В то время в парижскую 
группу входили: П. Сувчинский, Л. Карсавин, А. Зайцев, В. Ники-
тин, В. Ильин, Н. Татищев и другие. С парижской евразийской 
группой сотрудничали видные писатели и ученые, не входившие в 
состав движения. Это Г. Федотов, Б. Вышеславцев, лидер Ю. Ши-
ринский-Щихманов и другие. Лондонская группа включала в себя 
Мачевского-Мачевича, Агапова, Волкову и Нарышкина. С ней 
тесно сотрудничал один из известных идеологов сменовеховства 
Д. Святополк-Мирский. В Праге евразийскую группу составили 
Савицкий, Алексеев, Вернадский, который в 1927 году уехал в 
Америку, Дунаев, Усачев, Куликов и другие. Велась активная по-
литическая и научная переписка с Харбином, где находился лидер 
Н. Устрялов. Превратившись в политическую партию, евразийцы 
уже не могли ограничится работой в эмиграции [53, с. 69]. 

Большинство евразийцев признали преобразования, осуществ-
ляемые в СССР, сочтя собранное вновь – пусть даже и под эгидой 
«коммунистической империи» – территориальное единство России 
как огромного материкового суперэтноса за победу «евразийской 
идеи». Но со временем евразийцы поняли, что неумение большеви-
ков осознать, понять и увидеть свой самобытный путь развития для 
России обернулось величайшим бедствием. По мнению евразий-
цев, большевистские диктаторы не только расчленили исконно 
евразийское территориальное единство России; Воинствующий 
атеизм западнического прагматического мышления варварски раз-
рушал духовные основы русской бытовой, социальной и государ-
ственной жизни. 

Н. Трубецкой неоднократно писал, что, защищая и поддерживая 
европейские коммунистические партии, большевистские прави-
тели втягивают Россию в ненужные ей конфликты. Трубецкой 
также считал, что по духовно-мистическому укладу Россия ближе 
к Востоку, в то время как Запад породил институты, которые отде-
лили духовную и религиозную жизнь от светской. Вот почему 
большие надежды евразийцы возлагали на «правую» оппозицию, 
которая, как им казалось, была ориентирована на евразийский путь 
развития России [54, с. 331]. 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

14  

С 1924 года начались регулярные поездки в СССР: Муколов 
был арестован в 1924 году; Агапов (1925, 1926, 1927), Иванов, Аса-
ков, Савицкий (1927). С 1926 Сувчинский несколько раз встреча-
ется в Париже с одним из руководителей большевиков -Пятаковым. 
Как выяснилось позже, почти все связи евразийцев осуществлялись 
через посредство созданной организации «Трест». Деятельность 
евразийских групп находилась под полным контролем спецслужб. 
Политически движение оказалось в кризисной ситуации. С 
1928 года парижской начала издаваться газета «Евразия», которая 
пыталась сформировать новый курс евразийства. Он выразился в 
усилении просоветских элементов в идеологии: все, что происхо-
дило в СССР, принималось как «евразийское дело». Другие 
евразийские группы встали в оппозицию новому курсу евразий-
ского руководства. Оппозицию возглавили Савитский и Алексеев 
[55, с. 63]. 

В 1928 году произошел раскол движения на правое и левое 
крыло, а Трубицкой оставил евразийское течение. В левое крыло в 
основном входили члены парижской группы. С ней же сотрудни-
чал Святополк-Мирский. Но вскоре распадется и парижская 
группа. Осенью в Брюсселе прошел евразийский съезд, на котором 
приняли программу под названием «Формулировка 1930 года» и 
устав евразийской партии, но движение продолжало разваливаться. 
В 1932 году из него исключили Мачевского-Мачевича и Нилпо-
ниса. Весной того же года Киепинин и Эфрон начали сотрудничать 
с советской разведкой, организовав для этой цели евразийский 
клуб в Париже. Осенью 1932 года Киепинин, Кондратьев, Перфи-
льев, Яновский были исключены из партии, а клуб объявлен «не-
евразийским». Часть же евразийских идеологов в политическом 
плане изначально сдвинулась вправо: Савицкий издал книгу «Раз-
рушающие Россию», Ильин стал сотрудничать с правой газетой 
«Возрождение». 

Вызов евразийства был встречен русской зарубежной обще-
ственностью по-разному. Представители старой интеллигенции, 
считавшие спор между западничеством и славянофилами достоя-
нием прошлого, крайне резко критиковали. Однако, смелость, с ко-
торой евразийство обрушилось на многие правые и левые стерео-
типы мышления, непочтительность к Западу, блеск и натиск – все 
это делает понятным успех евразийства. То обстоятельство, что 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

15 

евразийцам приходилось сражаться сразу на нескольких фронтах, 
подводит нас к вопросу о том, какое идейно-политическое место 
занимало евразийство в тогдашней Европе. 

Мировоззренческие амбиции евразийства достаточно велики -
они претендовали на осмысление многих проблем духа и бытия. 
Однако, не смотря на широту охвата, в этих воззрениях прослежи-
вается один ведущий аспект устремлений идеологов евразийства: 
мысль о замкнутом пространстве, носящем название «Россия-Евра-
зия». Эта обособленность как в географическом, так и в культур-
ном плане. Весь смысл утверждений евразийцев можно сводится к 
тому, что они провозглашали существование особой евразийско-
русской культуры. Им уже было недостаточно того культурного са-
мосознания, которое было у славянофилов, хотя они и чтили их как 
наиболее близких к ним по духу. Но они решительно отвергали су-
ществование западничества. То есть для евразийцев антизападни-
ческая деятельность и направленность их идеологии имела еще и 
прямой заданный сверхсмысл – поиск функциональной оригиналь-
ности Евразии, нахождения ее особого миссионерского пути. От-
деление России от Европы на основе большой евразийской идеи. 
Но нам кажется, что евразийцы зашли слишком далеко в своем от-
речении Запада. Мы согласны с тем, что примеривание к России 
западных культур, государственных и правовых моделей, которое 
началось с Петра Великого, не всегда приводило к желаемому ре-
зультату. Однако как нельзя отгородится от мира стеной, так нельзя 
отгородится от других культур и цивилизаций. Нельзя так же отри-
цать достижения западной цивилизации как во время Петра, так и 
в наше время, то, что можно было бы перенять, но с поправкой на 
русскую ментальность [56, с. 78]. 

Евразия, как особое географическое пространство находится на 
пути двух колонизационных волн, идущих с Востока и Запада и 
сталкивающихся на берегу Берингова моря. Если не вдаваться в 
нюансы, границы Евразии совпадают с историческими границами 
Российской империй, что может свидетельствовать об их есте-
ственности и устойчивости. 

Пространственная целостность евразийского месторазвития 
обеспечивается географической спецификой: почти все реки Евра-
зии текут в меридиональном направлении – на юг или на север, а 
непрерывная степная полоса объединяет и пронизывает ее с запада 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

16  

на восток. Степная полоса, как бы, стала становым хребтом исто-
рии Евразии. Объединителем Евразии не могло бы выступить гос-
ударство, возникшее и утвердившееся в том или ином отдельном 
речном бассейне. Всякое «речное» государство постоянно находи-
лось бы под угрозой и контролем прорезавшей его степи. Только 
тот, кто владел степью, легко становился политическим (культур-
ным) объединителем всей Евразии. 

Ограниченное с севера тундрой, а с юга горной грядой, это уни-
кальное образование мало соприкасается с Мировым океаном, что 
исключает активное участие в океаническом (региональном) хо-
зяйстве, характерном для Европы. Вместе с тем огромные размеры, 
прилегающее с двух сторон водное пространство и наличие есте-
ственных богатств постоянно подталкивают Евразию к идее и осо-
знанию экономической самодостаточности, превращению ее в ав-
тономный «континент-океан». 

Евразия кажется обездоленной из-за своей отстраненности от 
океанического обмена. Чтобы компенсировать этот недостаток, 
она вынуждена была перестраивать всю структуру материального 
производства, в результате чего произошло разделение территории 
на промышленные и сельскохозяйственные районы. Поскольку во 
всем приходилось полагаться только на себя, для удовлетворения 
жизненных нужд создавались производства в собственных преде-
лах. А тот факт, что Евразия, являясь «континентом-океаном», ре-
ально имела выход к настоящему океану, не имел для нее никакого 
значения: это был выход в никуда. В географической целостности 
Евразии выражено ее культурное единство. Категория «границы» 
оказывается важной для понимания существа евразийской куль-
туры. Эта культура находилась по западную сторону рубежа, 
обособлявшего оседлую европейскую цивилизацию от чуждой ей 
по духу цивилизации Великой степи (кочевые народы), и по во-
сточную – рубежа конфессионального, разделявшего христианство 
истинное (православие) и еретическое (католичество и протестан-
тизм). Русь одновременно осознавала себя и центром мира, и его 
периферией, одновременно ориентировалась и на изоляцию, и на 
интеграцию. 

Россия в первую очередь является продолжательницей культур-
ных традиций Византии. Однако византизм – не единственный эле-
мент евразийской культуры: заметный след в ней также оставила 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

17 

восточная волна, накатившаяся на Русь из монгольских степей. Та-
ким образом, по своему духу евразийская культура, по мнению 
евразийцев, представляется культурой – наследницей, осваиваю-
щей чужие традиции, тогда как сами культурные центры возникно-
вения уже угасли, и соединяющей их генеральной идеей – право-
славием [57, с. 111]. 

Единство культурно-материковое нельзя смешивать с нацио-
нально-государственным, поэтому сопоставление «России-Евра-
зии» с любым из (кон) федеративных государств Европы неправо-
мерно. И если уж допустимо проводить здесь аналогии – то, по 
крайней мере, с такими этногеографическими организмами, как 
империя Карла Великого, Священная Римская империя или импе-
рия Наполеона. При подобном сравнении очевидны большая 
устойчивость и реальное единство Евразии. 

Отмеченные особенности «континента-океана» заставляют ис-
кать истоки его жизнеспособности не в Киевской Руси, ставшей 
лишь колыбелью будущего руководящего народа Евразии, и даже 
не в северо-восточной Руси. Евразийцы считали, что впервые 
евразийский культурный мир предстал как целое в империи Чин-
гисхана. Монголы формулировали историческую задачу Евразии, 
положив начало ее политическому единству и основам ее полити-
ческого строя. Преемницей монгольского государства и стала Мос-
ковская Русь. Российская же империя почти закончила государ-
ственное объединение Евразийского материка и, отстояв его от по-
сягательств Европы, создала сильные политические традиции. 

Однако само существо русско-евразийской идеи оставалось не-
осознанным внутри правящего слоя, который подвергся сильной 
европеизации. Европейский элемент вызвал в евразийском мышле-
нии значительные сдвиги: национальная идея Москвы как наслед-
ницы Византии и оплота христианства в борьбе с азиатским языче-
ством и западной еретической культурой утратила свой религиоз-
ный смысл и была заменена позитивно-политической идеей импе-
рии и империализма; культурная задача стала формулироваться 
обедненно и чисто эмпирически – как рост государственной терри-
тории и государственной мощи. 

Этот процесс совпал с быстрым продвижением России на Во-
сток и переходом ее в лагерь своего вчерашнего врага – Европы, в 
ходе борьбы с утратившим религиозный пафос исламом. Прошлая 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

18  

разграничительная линия между русской и азиатско-языческой 
культурами исчезла: безболезненно и как-то незаметно границы 
русского государства почти совпали с границами монгольской им-
перии [58, с. 216]. 

По мысли евразийцев, замирение России с Европой и последо-
вавшая вслед за этим еще большая европеизация вызвали явное по-
мутнение национального самосознания, что повело к размыванию 
ощущения западной границы. Правящие круги стали считать Рос-
сию частью Европы, и на смену старой идеологии Москвы пришла 
новая, созданная по европейскому образцу культура, основы кото-
рой выводились из славянской традиции. Однако по-прежнему 
пространство, очерченное пределами Евразии, рассматривалось из-
нутри как отграниченное и от славянства, и от Европы. А извне оно 
определялось как Азия, хотя и отличная от действительной Азии, в 
частности, Китая и Индии. 

Заимствование чужой культуры в конечном итоге оборачива-
ется деформацией собственной. Чтобы избежать этого, необхо-
димо руководствоваться в жизни стремлением к самопознанию: 
только оно укажет человеку или народу его настоящее место в 
мире. Лишь вполне самобытная национальная культура есть под-
линная и отвечает этическим, эстетическим и утилитарным требо-
ваниям, которые к ней предъявляются. Стремление к общечелове-
ческой культуре, с этой точки зрения, оказывается несостоятель-
ным: при пестром многообразии национальных характеров и пси-
хологических типов такая общечеловеческая культура свелась бы 
либо к удовлетворению чисто материальных потребностей при 
полном игнорировании духовных, либо навязала бы всем народам 
формы жизни, выработанные из национального характера какой-
нибудь одного народа [59, с. 175]. 

В качестве внутреннего барьера, защиты культуры от инород-
ного воздействия выступает ее установка на невосприимчивость 
чуждых и деформирующих влияний. Механизмы самосохранения 
запрограммированы в ней самой. Как только она осознает угрозу, 
она мобилизует весь центростремительный потенциал для сбере-
жения своей цельности и единства. Ее пространственное местопо-
ложение замыкается на понятии «граница». Вычерчивание такой 
границы становится процессом углубления самосознания данной 
культуры, выявления ее специфики и уникальности. 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

19 

Европейской концепции дуэли Запада и Востока евразийство 
противопоставило модель: «периферия – центр в их динамическом 
взаимодействии». История показывает, что в культурах Запада и 
Востока много общего. Однако евразийская культура может рас-
крыться только на собственных путях в особом мире – разворачи-
ваясь из Средней Азии в направлении приморских областей Ста-
рого Света [60, с. 178]. 

С начала XX века взаимодействие евразийской и европейской 
культур перемещается из области техники, государственного стро-
ительства и политической жизни в сферу миросозерцания. А это 
круто меняет дело, Запад предстает здесь уже в ином виде. В ходе 
этого взаимодействия евразийцы приходят к выводу, что романо-
германский мир с его культурой является их врагом. Евразийцы 
считают европейские понятия «эволюционной лестницы» и про-
гресса, применяемые к истории общества, – понятия глубоко эго-
центрические. 

Согласно евразийской концепции, культуре нельзя научиться 
или просто заимствовать ее – продолжателем культурной традиции 
является только тот, кто качественно ее обновляет и превращает в 
свою собственность, в неотъемлемый духовный элемент личного 
бытия, как бы воссоздает ее заново. Она в каждом человеке как бы 
возрождается вновь и делает таким образом шаг, прыжок из про-
шлого в настоящее, а из него в будущее. История вся состоит из 
прыжков, там, где подобный процесс прерывается, культура уми-
рает и остается один косный, бездушный быт. 

Выстраивая схему культурно-исторического (линейного) разви-
тия, европейское мышление исходит из молчаливой предпосылки 
о том, что прошлое упирается в настоящее, как в тупик. Весь расчет 
здесь строится на том, что реален лишь быт, но не живая культура, 
не ее душа. Именно о духе, душе всегда пеклась евразийская 
мысль, пытаясь отыскать выход за пределы современной ей евро-
пейской цивилизации. Евразийское мировосприятие строилось на 
признании вполне реального существования общественно-куль-
турных циклов зарождения, расцвета и упадка. При таком подходе 
культура наделяется всеми признаками личности, что, достигается 
через ее индивидуализацию и совокупность выполняемых ею об-
щественных ролей. Так называемая «симфоническая личность» 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

20  

культуры составляется из комплекса иерархически организован-
ных личностей (класс, сословие, семья, индивид), сосуществую-
щих одновременно, но генетически связанных с предшествую-
щими им прошлыми поколениями. В качестве такого сложного ор-
ганизма культура переживает определенные стадии своего разви-
тия, но не в рамках непрерывного эволюционного ряда, а в кругу 
законченного (закрытого) культурного цикла. 

Вера есть духовный символ, который окрашивает культуру ре-
лигиозно. Евразийцы убеждены, что рождение всякой националь-
ной культуры происходит на почве религиозной: она появляется на 
свет, сопровождаемая мифом о своем рождении. Мифом евразий-
ской культуры стало православие. Оно характеризуется стремле-
нием к всеединству, что позволяет ему синтезировать различные 
идеологические течения – как входящие в рамки данной культуры, 
так и пребывающие за ее пределами. В этой связи язычество можно 
рассматривать как «потенциальное православие», причем в про-
цессе христианизации русское и среднеазиатское язычество со-
здают формы православия, более близкие и родственные евразий-
ской православной традиции, чем европейское христианство  
[60, с. 239]. 

Православие обладает способностью легко приспосабливаться к 
той или иной политической форме посредством веры в возмож-
ность и необходимость преображения бытия через его христиани-
зацию. Оно не считает государство единственной реальной силой, 
верует в собственную силу и потому принципиально благожела-
тельно ко всем разновидностям политической организации обще-
ства, расценивая любую из них как преходящую, а не раз и навсегда 
данную и неустранимую модель. 

Взаимопроникновение церкви и государства затрудняет разгра-
ничение сфер их культурного творчества. Евразийство стремится 
выработать принцип такого разграничения: направление деятель-
ности церкви – свободная истина, соборное единство, освоение и 
раскрытие соборного предания; государства – единство нецерков-
ного мира, отъединенного в известной мере от церкви и разъеди-
ненного в самом себе. Государство черпает основы своей идеоло-
гии в церкви, пребывает в органической связи с нею, но конкрети-
зирует и осуществляет эти идеи в собственной, мирской сфере. Оно 
неизбежно ошибается и грешит, поскольку функционирует в мире 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

21 

греха. Его внутренняя разъединенность ярче всего проявляется в 
разделении людей на правящих и управляемых, в отчуждении лич-
ности от общества, в использовании силы и принуждения. 

К своему идеалу Русь шла не путем рационального сознания, а 
через религиозно-положительный опыт. Главная идея справедли-
вого государства, «государства правды», которое она постоянно 
стремилась создать, – подчинение государственности ценностям, 
имеющим непреходящее значение. Из этого следует, что «государ-
ство правды» оказывается не конечным идеалом, установленным в 
результате социальных преобразований, а только этапом на пути 
достижения истины. В истории России под наслоениями многооб-
разных взглядов и теории всегда проглядывало желание соблюсти 
эту изначальную истину, обуздать стихию человеческой воли, до-
биться самоподчинения человека религиозно-государственной 
правде. 

В евразийской трактовке перед «государством правды» всегда 
стояли три задачи: блюсти православие, «возвращать правду на 
землю» и противостоять абсолютизации материального начала в 
жизни народа. Самой важной была обязанность «возвращать 
правду на землю». И именно поэтому нельзя сопоставлять «госу-
дарство правды» с правовым государством Запада, так как первое 
основано на религии, а второе на материальных ценностях. 

«Демотическое» (под этим термином евразийцы понимали гос-
ударство, где народ не случайный набор граждан, а совокупность 
всех исторических поколений) государство избегает принудитель-
ного внушения тотального религиозного или философского миро-
созерцания. Отказываясь от принудительного внедрения идеала в 
жизнь, оно стремится сформировать не цельное мировоззрение, а 
общественное мнение определенной культурно-исторической 
эпохи. Признаки общих идей лежат в плоскости менее глубокой и 
менее интимной, чем миросозерцание или религиозная вера. «Де-
мотическое» государство, в отличие от доктринального (например, 
марксистского или исламского), построено на «внешней правде», 
на общенародном признании, то есть является правовым, хотя и не 
в западном смысле [61, с. 23]. 

Механизмы нормирования и запретов, действующие в таком 
государстве, сводятся в основном к двум формам: физическому 
принуждению (которое должно быть минимальным) и отношениям 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

22  

властвования-подчинения. Вторая форма заставляет предполагать 
известную духовную связь между властвующими и подчинен-
ными. Несомненным преимуществом властных отношений явля-
ется то, что они основаны на очень первичных и элементарных сто-
ронах человеческой психики, отчего им и присуща значительная 
социально-организующая сила. Надежда на полное исчезновение 
властных элементов (как в анархизме) – утопия: до тех пор, пока в 
жизни индивида играют важную роль чисто эмоциональные фак-
торы (любовь, ненависть, привязанность и т. д.), они сохраняют 
свое значение. 

Такое толкование наводит на мысль, что власть для евразий-
ского мышления самоцель. Власть для себя – это квинтэссенция 
евразийства. Она сохраняется и используется не для внешних (со-
циальных, экономических и пр.) целей, но для самопотребления. 
Структура властвования кажется трудноулавливаемой, но «правя-
щий отбор» – наиболее осязаемый ее носитель. Несмотря на струк-
турную нестабильность правящего слоя (приток и выход составля-
ющих его членов), он олицетворяет среду существования «идеи-
правительницы». Ведь в конечном счете именно она отбирает для 
правящей системы необходимые ей элементы. 

Оживление интереса к евразийству в наше время обусловлено 
двумя факторами: актуально-политическим и мировоззренческим. 
Актуально-политические основания для этого вытекают из ситуа-
ции, связанной с распадом СССР. Теперь, после потери Москвой 
своей старой власти, особенно актуальное значение получили от-
ношения России с прежними советскими республиками, где преоб-
ладает «исламское население». Поэтому темой евразийства интен-
сивно занимаются российские аналитики и наблюдатели, которые 
ни в кроем случае не причисляют себя к сторонникам евразийства. 
Реанимация евразийства в его сегодняшней запутанной ситуации, 
на мой взгляд, связана с некоторыми его особенностями, привлека-
тельными как для интеллектуалов, так и для людей более широкого 
круга [62, с. 116]. 

Прежде всего речь идет о компенсаторской функции, снимаю-
щей чувство вины и неполноценности по отношению к Западу. Это 
действует успокаивающе, когда ставятся вопрос, а не является ли 
«полуазиатский» характер России ее преимуществом? Евразийство 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

23 

предлагает некий эрзац для распавшейся империи, поскольку стре-
мится дать хоть какое-то объяснение и оформление рыхлому мно-
гонациональному пространству, в котором Россия, среди прочих 
государственных образований, должна быть первой среди равных. 
В конце концовевразийство может послужить неким прикрытием 
для консервативной политической целевой установки. Но одной из 
отличительных черт евразийства является признание перемен и 
признание исторического движения. Тогда как может евразийство 
прикрывать то, что евразийство найдет лишь ограниченный успех 
среди большинства населения, и его влияние ограничится главным 
образом интеллектуальными кругами. И, тем не менее, евразийство 
остается опасным идеологическим мифом. 

Итак, подводя итог, можно сделать вывод, что евразийство – 
идеология государственности. Все его социокультурные, религиоз-
ные, геополитические и другие аспекты вращаются вокруг про-
блемы власти. Государство почти тождественно культуре и церкви, 
государство – тот витальный центр, который позволяет идентифи-
цировать «Россию-Евразию». К. Леонтьев считал, что утратив наш 
«византизм», то есть монархичность и православность, Россия пе-
рестанет быть сама собой. То есть утратив вкус к государственно-
сти, Россия не будет Россией, а тем более «Россией – Евразией». 
Судьба евразийцев есть «история духовной неудачи». Им первым 
удалось увидеть несколько больше других и услышать те острые и 
живые вопросы, но им не удалось дать на них ответы. 

1.2. КОНЦЕПЦИИ И СОВРЕМЕННЫЕ  
ВЗГЛЯДЫ УЧЕНЫХ О ПОНИМАНИИ  

«ЕВРАЗИЙСКОЙ ОБЩНОСТИ» 

В философии, как и в науке, очень часто постановка проблемы 
бывает вначале важнее, чем ее детальная разработка. В историко-
философской литературе осуществляется, главным образом, ана-
лиз западной и восточной философии, и лишь иногда упоминается 
о латиноамериканской, африканской или какой-либо националь-
ной философии. Но об особой ветви философии – евразийской, 
специально проблема пока даже не ставится. Я дважды встречал 
сам термин «евразийская философия»: в статье И. Игнатова 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

24  

[63, с. 53]. Однако какое-либо специальное концептуальное, си-
стемное изложение этого направления в литературе, которой я 
пользовался, мне не встречалось. 

Осознание идеи о существовании в духовной нише евразийских 
народов особого типа мировоззрения – евразийской философии 
произошло с осени 1999 по февраль 2000 года, когда составитель 
этого словаря готовил для одной из конференций сообщение о фи-
лософии Абая и Шакарима. Именно тогда озарила мысль, что в 
лице этих великих мыслителей в единстве со взглядами некоторых 
других философов, в евразийской духовной нише еще много веков 
назад начал зарождаться особый тип философии. Этот тип отлича-
ется и от восточной философии, но, особенно, западной. Возник он 
в трудах Аль Фараби, а может быть еще ранее, в предфилософии 
казахов, славян, других евроазиатских народов. Процесс формиро-
вания и развития евразийской философии затянулся, но продолжа-
ется вплоть до нашего времени. 

Понимание нужды в появлении нового софийного смысложиз-
ненного мировоззрения для казахского народа (это полностью от-
носится не только к евразийским народам, но и к человечеству в 
целом) хорошо выражено в стихотворении «Современное бытие 
казахов» Ахмета Байтурсынова: 

На прохудившейся лодке 
Сидим без весел, без ветрил. 
По океану, деря глотки 
Плывем, качаясь, как ковыль. 
Плывем туда, куда нас волны 
Как щепку могут отнести. 
Одни проклятия и стоны, 
Никак не могут нас спасти [64, с. 123]. 

В стихотворении, как и в современной духовной атмосфере, 
остро ощущается необходимость такого философского паруса, ко-
торый помог бы гребцам выбрать верное направление для их жиз-
ненной лодки. Хочу подчеркнуть, что сегодня положение с выбо-
ром надежного философского паруса как эффективного гуманисти-
ческого мировоззрения, пока остается почти таким же, как и на ру-
беже XIX–XX веков: происходит смена культуры, а ее духовная 
сердцевина, остается для новой философии пока свободной. 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

25 

Новая философия постепенно вытесняет ленинско-сталинскую 
философию советского периода. Местом реализации этих духов-
ных процессов вполне может стать (уже становится) Казахстан: и 
как центр евразийского субконтинента, а, главное, как страна, где 
имеется основа для этого со времен философии Аль Фараби, про-
должаемая во взглядах Абая и Шакарима, Н.А. Бердяева, Л.Н. Гу-
милева и других евразийских мыслителей. 

Каковы же характерные черты и особенности евразийской фи-
лософии? Каркас ее основных идей, как особой философской кон-
цепции, возникает на основе слияния двух пластов философского 
рефлексирования: философских взглядов, начиная от Аль Фараби, 
Абая, Шакарима до Н.А. Бердяева включительно, плюс основные 
аспекты особого философского направления – софиогонии, воз-
никшего в 90-х годах в г. Астане. Первые попытки обосновать эту 
концепцию реализованы в трилогии книг, созданных коллективом 
авторов, членов Акмолинского философского клуба «Мыслитель»: 
«Мудрость – любовь моя». Экспериментальное учебное пособие 
по философии. 1996; Хрестоматия к учебному пособию по филосо-
фии «Пути восхождения к мудрости», 1997; Пособие для спецкур-
сов по проблемам мудрости «Стань мудрым, богатым и счастли-
вым», 1998. 

Особенности системы взглядов евразийской философии можно 
обозначить методом разделения ее на три структурных части: со-
держание, цели и метод. Содержание евразийской философии 
определяется центральным положением проблем человека в си-
стеме ее взглядов. Эта тенденция четко просматривается в «Книге 
слов» Абая и в «Записках забытого» Шакарима, в софиологии В. 
Соловьева, во взглядах Н.А. Бердяева на природу мудрости и ее ме-
сто в системе философского знания. Данную тенденцию в какой-то 
мере можно рассматривать как продолжение идей знаменитого 
«Трактата о взглядах жителей добродетельного города» Аль Фа-
раби, в котором проблема мудрости для жителей и правителей доб-
родетельного города является первой. В этом же русле находятся 
идеи софиогонии, стремящейся возвратить философию к ее перво-
родному, изначальному смыслу, как учению о природе мудрости, 
путях ее постижения человеком и способах укоренения мудрости в 
его повседневной жизни. Основное содержание софиогонии как 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

26  

философской школы евразийской ветви определяется парадиг-
мой – «Познай и измени себя». Бытие человека в мире и мира в че-
ловеке как процессы непосредственной человеческой жизни явля-
ются не только главной проблемой онтологии евразийской фило-
софии, но одновременно и ее гносеологии, аксиологии, этики, а 
также – философской креатологии – учения о самосотворении че-
ловека [65, с. 119]. 

Термин «креатология» происходит от латинских слов «креа-
тор» – творец, создатель, виновник, а также «креацио» – созидание, 
порождение, избрание. Необходимость креатологии в евразийской 
философии очевидна: познать и изменить, то есть сотворить себя – 
«другого» без творческого подхода и знания путей самосотворе-
ния, невозможно. Думаю, что со временем креатология, как учение 
о самосотворении человека, может стать одной из важнейших со-
ставных частей евразийской философии. Творение – это вечный 
процесс самосозидания, саморазвития и вселенной, и человека. 
Творчество – органическое, всеобщее, родовое качество человека. 
Хочу подчеркнуть, что процесс творчества человека должен про-
исходить по законам Космической мудрости. Если этого соответ-
ствия нет, то человек допускает массу глупостей и ошибок, что 
приводит к серьезным дисгармониям в отношениях с природой, с 
самим собой и другими людьми. К основному содержанию 
евразийской философии, стремящейся помочь человеку избавиться 
от пороков, относятся также представления о целостной триединой 
человеческой природе [66, с. 213]. 

Очень важным структурным элементом философской концеп-
ции являются ее цели. Они должны быть близки, понятны и дороги 
любому человеку и выполняют функции надежного паруса нашей 
житейской лодки. Для этого надо научиться познавать себя, но, 
главное научиться изменять себя, уметь вытаскивать себя за во-
лосы из трясины эгоизма и пороков. Задача, замечу, не из легких. 
Для ее решения надо иметь желание, а, главное, стать мудрым: ни 
много, ни мало. Главная цель евразийской философии как софио-
гонии определяется так: помочь человеку достигнуть жизненного 
успеха на основе четырех высших совершенств: мудрости в душе; 
крепкого здоровья на всех уровнях: телесном, социальном, духов-
ном; гармонии духовного и материального богатства и полноты 
жизненного счастья. 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

27 

Третьим структурным элементом – или методом евразийской 
философии является все та же мудрость, но уже как способ, или 
Путь более глубокого, системного познания себя в мире и мира в 
себе, как духовный инструмент преобразования жизни отдельного 
человека и человечества в целом. Следовательно, мудрость как 
важнейшая человеческая ценность и духовная сердцевина куль-
туры есть в то же время и высшая, системная форма познания себя 
и мира, система методов их постижения, а также способов решения 
практических вопросов по становлению софийного сознания и со-
фийного бытия людей. Мудрость – это, прежде всего, способность 
использовать любовь, как главный Путь ценностного познания, а 
также (что необычайно важно) практический способ становления 
софийных отношений между людьми, между человеком и приро-
дой, то есть умение постоянно размышлять и действовать на основе 
любви к людям, к себе, к природе. В мудром человеке знания, ра-
зум и воля направлены не во зло, а на добрые дела и сострадание к 
людям. Эти выводы подтверждаются позицией Абая о главенстве 
сердца (любви) в союзе с разумом и волей человека, и парадигмой 
Шакарима: живи по совести. В качестве дополнительного аргу-
мента приведу из одной книги парадоксальное высказывание севе-
роамериканского индейца: «Странные люди – американцы, они ду-
мают головой. Мы же, индейцы, думаем сердцем». Эту мысль 
можно трансформировать в установку-афоризм: «Хочешь стать 
мудрым, научись думать сердцем» [67, с. 432]. 

Из всего сказанного, следует интересный вывод: в такой жиз-
ненно ценной системе взглядов как евразийская философия ее со-
держание, главные цели и метод в основном и главном совпадают 
друг с другом. Познание и изменение себя мы осуществляем на ос-
нове мудрости. В свою очередь, мудрость позволяет достичь 
успеха и крепкого здоровья, отыскать пути гармонии между стрем-
лением к материальному богатству с одновременным обретением 
высокой духовности, и, тем самым, обрести полноту жизненного 
счастья. Мудрость и позитивные духовные качества человека, опи-
рающегося на евразийскую философию, помогут сформировать 
ему оптимистическое мировоззрение, понимание того, что он по-
явился в этой жизни не для болезней и страданий, а для счастья и 
благополучия. В результате, софийная парадигма подводит к пони-



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

28  

манию того, что человек может достигнуть успеха, крепкого здо-
ровья и жизненного счастья не путем воровства, не обманом, не 
хитростью и мошенничеством, не бандитскими приемами, а на ос-
нове любви и сострадания к людям, то есть на основе мудрости. 
Следовательно, мудрость уникальный феномен человеческой куль-
туры, она универсальна. Именно поэтому Мудрость еще может 
спасти человечество и природу (если люди захотят этого), по-
скольку, мудрость, как «философский камень» человечества – это 
эликсир молодости, энергии, благополучия, сердцевина духовно-
сти, надежный мировоззренческий фундамент гармоничного це-
лостного человека. 

Можно предположить, что именно в Казахстане может быть 
начато формирование гуманистической духовной культуры и ми-
ровой философии нового типа с огромным многообразием подхо-
дов и взглядов внутри целостного знания, с высокой степенью по-
нимания инакомыслящих. Основная задача евразийской филосо-
фии – быть действенным руководством в помощи людям в их 
страстных и неизбывных поисках мудрости и в искоренении всех 
видов эгоизма – главного врага человека: индивидуального, эконо-
мического, социально-политического, национального, кланового, 
корпоративного, религиозного, мужского, женского и многих дру-
гих. Желание помочь сформировать евразийское целостное миро-
воззрение обусловило комплексный подход к отбору терминов из 
различных сфер философско-социального, экономического, рели-
гиозного, эзотерического, ценностного, эстетического, правового и 
других видов знаний, необходимых рядовому человеку в его повсе-
дневной круговерти жизни. 

Всем этим тенденциям также может способствовать успешная, 
софийная реализация стратегий поступательной эволюции Казах-
стана до 2030 года. Тогда, в таких условиях – удивительно прекрас-
ная и практически действенная евразийская философия, ее особая 
мудрость могут стать духовным фундаментом согласия и стабиль-
ности в нашем обществе, его процветания на тысячи лет вперед. 

Современное российское общество переживает сложную обще-
ственно-политическую ситуацию. Вопросы социального, полити-
ческого и культурного развития России вей чаще становятся пред-
метом научных дискуссий «Сегодня множество исследователей, 
учёных, политиков не просто изучают наследие евразийцев, но 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

29 

весьма широко используют евразийские идеи, теоретические по-
строения в общественной, политической практике». 

Такое преодоление евразийство видит в «исходе к Востоку», 
следовательно, в приятии тех ценностей, которые лежали в основа-
нии восточных культур и пренебрегались и отрицались новейшим 
Западом. Дело идет не о том, чтобы объазиатить Россию и весь мир, 
но чтобы построить новую культуру на осознанном синтезе Во-
стока с Западом – культуру евразийскую. Можно сказать, что этот 
зов к Востоку раздается не только из уст евразийцев. Сам Запад в 
своем современном духовном кризисе начинает иначе относиться 
к Востоку, начинает внимательно к нему прислушиваться и стара-
ется его понять. С некоторым правом можно сказать, что ныне и 
Европа стала «евразийствовать», что еще раз подчеркивает вселен-
ские задачи евразийской доктрины [68, 198]. До некоторой степени 
Запад был уже стихийно преодолен большевизмом, несмотря на 
чисто западнический характер вдохновляющего большевиков 
марксистского идеала. Отличительной от новейшей Европы чертой 
Востока является то особое религиозное горение, та особая атмо-
сфера веры, которыми были проникнуты древние и восточные 
культуры. По общему признанию, эта атмосфера веры составляла 
основную особенность духовной жизни старой России. И надо ска-
зать, ее не мог погасить русский марксизм, несмотря на официаль-
ную проповедь неверия. «Жизнь будет хороша, прекрасна, мы по-
строим абсолютно счастливую жизнь» – таков главный мотив, 
увлекавший революционные массы русского народа. Во имя этой 
прекрасной жизни приносились миллионы жертв. Тяжести русской 
действительности переносились зачастую без ропота и с подъемом. 
Нельзя представить себе этих настроений без наличия глубокой 
веры в близкий земной рай – в то, что старые социалисты называли 
Новым Иерусалимом, новым царством Божьим на земле. Доста-
точно усомниться на мгновение в спасительной силе коммуны, и 
весь коммунистический строй станет немыслим. Падет его основ-
ная идеократическая предпосылка, на которой он весь стоит и дер-
жится. Русский марксизм по духу своему гораздо более похож на 
старый религиозный социализм начала XIX века, чем на социализм 
«научный». На Западе этот религиозный социализм вдохновлял не-
большое количество интеллигентов, вышедших из религиозной ка-
толической среды (каким был, например, Сен-Симон). В России он 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

30  

захватил широкие народные массы и стал огромным народным 
движением. Возможно ли это без того горения веры, о котором мы 
говорили? Сен-симонисты верили, что наступит время, когда про-
мышленность будет подлинным культом Предвечного». Можно 
сказать, что в современной России это время уже наступило. Вера 
в окончательную победу социализма, как некоторого абсолютно 
благого дела создала там «неуклонный подъем энтузиазма проле-
тарских масс» и породила ту энергию промышленного строитель-
ства, которая вызвала в жизнь новое отношение к производитель-
ному труду в виде ударничества, социалистического соревнования 
и т. д. Психологические настроения, внушаемые при этом массам, 
являются формами титанического пафоса, вдохновения и подъема, 
подобными религиозным эмоциям и чувствам. Заимствованный у 
Запада продуктивизм движется в России не мотивами личного эго-
изма, не инстинктом личного обогащения, а некоторыми коллек-
тивными эмоциями, в которых воскрешается романтика общего со-
трудничества, общего дела и коллективной солидарности всех тру-
дящихся [69, с. 78]. 

И если на Западе существовала философия не как «чистая тео-
рия», но как учение «спасения» (Хайльслере), то здесь восточные 
влияния несомненны (у пифагорейцев, Плотина, неоплатоников 
и т. п.). В особенности же характер чистой теории всякое познание 
приобрело в новой, буржуазной Европе, где наука стала отрешен-
ной от практики, чисто самодовлеющей теорией и где сама фило-
софия стремилась стать чистой наукой. В противоположность 
этому восточная философия всегда сохраняла «практический» ха-
рактер, всегда преследовала высшую духовную и в то же время де-
ятельную цель – именно мистическую цель конечного освобожде-
ния и спасения. В этом смысле есть некоторое формальное сход-
ство между восточной философией и известным стремлением 
Маркса слить философию с практикой и сделать всякое познание 
практическим. Но Маркс мыслил эту «практику» чисто материали-
стически, как технику, как чисто производственное изменение 
мира, как его использование в целях удовлетворения человеческих 
потребностей. Маркс также не знает чистой теории и чистой фило-
софии, что блистательно показало практическое применение его 
взглядов в России. Советско-марксистская философия менее всего 
является «чистой теорией» – нет, это есть средство классовой 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

31 

борьбы, метод коммунистической пропаганды, средство для более 
успешного проведения того, что называется политикой «генераль-
ной линии» правящей партии. Теоретическая и философская Ис-
тина заменена здесь классовой целесообразностью и идеей техни-
ческого успеха. Евразийству свойственно стремление сблизить 
науку с практикой, сочетать ее с производственным процессом, 
придать ей лабораторный характер. Но техническое знание в свою 
очередь не может иметь самодовлеющего характера. Техника 
должна стоять на службе у высших целей, познание которых не до-
стигается ни в лабораториях, ни в производственном процессе. По-
знаются они в духовном ведении, которое в то же время является и 
духовным деланием. Экономический материализм о таком знании 
ничего не ведает и ему не учит. Он наивно верит, что одних эгои-
стических классовых интересов угнетенных и бедняков доста-
точно, чтобы не только вдохновить мир к преобразованию матери-
альной природы, но и фактически эту природу преобразить. Только 
преображенному духу может быть открыто, как может быть преоб-
разована материя. Одной химией этой задачи не решишь, даже если 
ее слить с производством. Евразийство в этом пункте стремится 
синтезировать идею деятельного знания в ее восточном и «запад-
ном», марксистском понимании. Сказанное можно выразить так: 
евразийство полностью принимает то посюстороннее дело, кото-
рое и сейчас с большою энергией производится по части экономи-
ческого, социального и политического строительства особого мира 
Евразии. Оно желает интенсифицировать и усилить эту работу, со-
знательно и последовательно согласуя ее с исходными и искон-
ными особенностями и отличительными чертами евразийского 
мира. Но всю эту работу оно стремится освятить и осмыслить 
стремлением к потустороннему, в плане которого человек-творец 
является не кем иным, как помощником Бога. Евразийство – само 
движение и ценит движение. Но оно не согласно в движении, пере-
ходящем в суету, видеть какой-то конечный идеал. Оно понимает, 
что мир, по своему несовершенству, обречен на движение. 

Духовные предпосылки евразийской культуры Евразийство 
иногда упрекают в том, что оно дает слишком большой перевес 
натуралистическому обоснованию своих идей и что в нем матери-
альный момент (география) определяет духовное содержание куль-
туры, которая представляется как бы некоторой «надстройкой» над 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

32  

чисто физической базой. В этом смысле евразийство имеет как 
будто какой-то привкус марксизма. Нужно со всей силой протесто-
вать против такого толкования евразийской теории культуры и ис-
тории. Евразийство всегда подчеркивало огромное значение духов-
ных предпосылок культуры – тех духовных эмоций, которые явля-
ются движущими пружинами всякого культурного развития, тех 
«идей-сил», без наличности которых культура не только не может 
развиваться, но и существовать. Евразийство противопоставляет 
себя всем натуралистическим или биологическим теориям куль-
туры, как экономический материализм, расизм и т. п. Но в то же 
время евразийство не отрывает «идей» от «материи», не впадает в 
отвлеченный идеализм, противопоставляемый отвлеченному мате-
риализму. Для евразийства всякая идеальность неотделима от не-
которой связанной с нею реальности, даже «материальности». Иде-
альность и материальность суть диалектические моменты целост-
ного бытия, так же как форма и содержание, непрерывность и пре-
рывность, единство и множество, сила и масса. Оттого в целостно-
сти евразийской культуры, в относительном преломлении ее зем-
ного бытия материальный момент является вечным спутником иде-
ального, который от этого не только не теряет своей ценности, но 
приобретает плоть и энергию, необходимую для реальной жизни и 
для реального исторического действия. Определение духовной сто-
роны евразийской культуры наталкивается на ту трудность, что 
«духовное» как порождение энергии и силы всегда находится в ста-
новлении и движении. Оттого духовное содержание культуры ни-
как нельзя выразить при помощи чисто статических определений. 
Содержанию этому обязательно присущи подвижность и динамич-
ность. Духовная сторона евразийской культуры никогда не есть 
простая «данность» – она в то же время всегда вечная заданность, 
задача и цель. Евразийский человек не только существует, но и тво-
рится в процессе культурного развития. Процесс культурного твор-
чества никогда не есть процесс мирный, безболезненный и прямой. 
Культура претерпевает те же болезни роста, что и физический ор-
ганизм. Отрицательный момент истории, о котором говорил Ге-
гель, всегда дает себя знать и в культурном развитии. Его реальным 
проявлением являются культурные революции и «скачки», столь 
же неотделимые от истории человеческих обществ, как и от исто-
рии физического и животного мира. Россия в ее московский период 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

33 

истории, вплоть до второй половины XVII века, представляла со-
бой некоторый подлинный мир в себе, духовные предпосылки ко-
торого были именно евразийскими. Не только чрез постоянные бы-
товые связи, но и через Византию и ее влияние Восток в России 
соприкасался с Западом. Но насколько этот московский мир был 
далек от Европы – в этом может убедиться всякий, кто прочтет сви-
детельства и впечатления от Московии любого старого европей-
ского путешественника [70, с. 409]. 

Процессы глобализации приводят к формированию противоре-
чия между национальными культурными и общечеловеческими 
ценностями. В сложившихся условиях требуется по-новому рас-
смотреть особенности российского человека, как целостного, ду-
ховного и культурного существа, перед которым встаёт, с одной 
стороны, проблема интеграции в мир общечеловеческих ценно-
стей, а с другой – актуализация социокультурной идентичности. 
Поэтому, на наш взгляд, выявление потенциала и анализ евразий-
ской философской мысли позволит не только рассмотреть специ-
фику существования российского человека в многонациональном 
социуме, а также уточнить некоторые проблемы социально-фило-
софского познания в современной России. 

Следует указать на тот факт, что в любом нестабильном обще-
стве, каковым является и российское, на первый план выходят цен-
ности примитивного содержания – желание быстро обогатиться, 
добиться мгновенного успеха и высокого социального положения. 
Вместе с тем доминирующие в современном общественном созна-
нии ценности, такие как прагматизм, рационализм, эгоизм, карье-
ризм технократизм и др., как известно, являются заимствованием с 
Запада. Поэтому евразийство можно рассматривать как теорию, 
противоположную теории вестернизации, и применять ее основ-
ные положения для анализа особенностей развития современного 
российского общества в условиях нарастающей глобализации. 

Благодаря своим нормам и ценностям, общество формирует но-
вые поколения людей, делая их носителями ряда специфических 
черт. Российское общество, как многонациональное и многокон-
фессиональное, формирует человека, обладающего такими каче-
ствами, которые требует изменяющаяся социальная действитель-
ность – толерантность, терпимость, уважение к представителям 
другой нации, культуры, религии и т. д. Позитивный опыт мирного 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

34  

сосуществования коренных народов, проживающих с древних вре-
мен на территории России (Европы и Азии) [71, с. 98], дает возмож-
ность с позиции евразийства прогнозировать процессы межнацио-
нального взаимодействия в современной России. 

Необходимо также подчеркнуть, что в современной философ-
ской науке сформировались две позиции в отношении евразийской 
теории-абсолютизация евразийских идей и их тотальная критика. 
Опираясь на социальную и культурную традицию, сформировав-
шуюся на протяжении длительного времени, необходимо искать 
выход из сложившейся кризисной ситуации. Необходимо предста-
вить российское общество как евразийское, а россиян как совокуп-
ность индивидов, сочетающих в себе черты менталитета Востока и 
Запада. 

Человек как одно из базовых понятий социальной философии и 
философской антропологии является совокупностью качеств, кото-
рые характеризуют его как особое, духовное существо. Поэтому 
исследование своеобразия сущности человека в условиях евразий-
ского общества является актуальной задачей. 

Евразийский мир ныне заражен стихийным стремлением к дви-
жению не менее, чем мир западной культуры. Энергетизм стал ос-
новным идеалом коммунистической России или, по крайней мере, 
идеал этот ей старательно и упорно прививается. Ничто не пере-
дает этих настроений постоянно движущейся суеты и крайнего 
энергетического подъема лучше, чем некоторые произведения со-
ветской литературы (например, «Время, вперед!» Катаева). Самое 
чтение этих произведений наполняет душу ощущением какой-то 
вечной спешки, какого-то нервирующего беспокойства, какой-то 
предельной энергетической напряженности. Наступят, и, может 
быть, уже наступают сроки, когда евразийский человек, утомлен-
ный этой почти что бесовской пляской, поймет мудрость успоко-
енного созерцания. Он поймет, что конечным метафизическим и 
религиозным идеалом является «покойное движение», или «движу-
щийся покой» – это высочайшее диалектическое обобщение ми-
стики. Тогда и произойдет примирение противоположности «спя-
щего» Востока с «энергетическим» Западом [72, с. 87]. 

Западная философия была по преимуществу теоретической. Она 
культивировала чистую теорию, которая для нее была некоторой 
«целью в себе». Этот теоретический дух западной философии 



Глава 1. Социально-философские теории и концептуальные 
подходы по формированию евразийской общности 

 

35 

можно почувствовать, прочтя первые страницы «Метафизики» 
Аристотеля и сравнив их с любым древним индусским или китай-
ским философским трактатом. И если на Западе существовала фи-
лософия не как «чистая теория», но как учение «спасения» 
(Хайльслере), то здесь восточные влияния несомненны (у пифаго-
рейцев, Плотина, неоплатоников и т. п.). В особенности же харак-
тер чистой теории всякое познание приобрело в новой, буржуазной 
Европе, где наука стала отрешенной от практики, чисто самодовле-
ющей теорией и где сама философия стремилась стать чистой 
наукой. В противоположность этому восточная философия всегда 
сохраняла «практический» характер, всегда преследовала высшую 
духовную и в то же время деятельную цель – именно мистическую 
цель конечного освобождения и спасения. В этом смысле есть не-
которое формальное сходство между восточной философией и из-
вестным стремлением Маркса слить философию с практикой и сде-
лать всякое познание практическим. Но, Маркс мыслил эту «прак-
тику» чисто материалистически, как технику, как чисто производ-
ственное изменение мира, как его использование в целях удовле-
творения человеческих потребностей. Маркс также не знает чистой 
теории и чистой философии, что блистательно показало практиче-
ское применение его взглядов в России. Советско-марксистская 
философия менее всего является «чистой теорией» – нет, это есть 
средство классовой борьбы, метод коммунистической пропаганды, 
средство для более успешного проведения того, что называется по-
литикой «генеральной линии» правящей партии. Теоретическая и 
философская Истина заменена здесь классовой целесообразностью 
и идеей технического успеха [73, с. 146]. 

Евразийству свойственно стремление сблизить науку с практи-
кой, сочетать ее с производственным процессом, придать ей лабо-
раторный характер. Но техническое знание в свою очередь не мо-
жет иметь самодовлеющего характера. Техника должна стоять на 
службе у высших целей, познание которых не достигается ни в ла-
бораториях, ни в производственном процессе. Познаются они в ду-
ховном ведении, которое в то же время является и духовным дела-
нием. Экономический материализм о таком знании ничего не ве-
дает и ему не учит. Он наивно верит, что одних эгоистических клас-
совых интересов угнетенных и бедняков достаточно, чтобы не 
только вдохновить мир к преобразованию материальной природы, 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

36  

но и фактически эту природу преобразить. Только преображен-
ному духу может быть открыто, как может быть преобразована ма-
терия. Одной химией этой задачи не решишь, даже если ее слить с 
производством. Евразийство в этом пункте стремится синтезиро-
вать идею деятельного знания в ее восточном и «западном», марк-
систском понимании [74, с. 57]. 

Сказанное можно выразить так: евразийство полностью прини-
мает то посюстороннее дело, которое и сейчас с большою энергией 
производится по части экономического, социального и политиче-
ского строительства особого мира Евразии. Оно желает интенси-
фицировать и усилить эту работу, сознательно и последовательно 
согласуя ее с исходными и исконными особенностями и отличи-
тельными чертами евразийского мира. Но всю эту работу оно стре-
мится освятить и осмыслить стремлением к потустороннему, в 
плане которого человек-творец является не кем иным, как помощ-
ником Бога. 

Евразийство-самодвижение и ценит движение. Но оно несо-
гласно в движении, переходящем в суету, видеть какой-то конеч-
ный идеал. Оно понимает, что мир, по своему несовершенству, об-
речен на движение. Евразийство чутко прислушивается к законам 
движения и стремится полностью использовать их. Но из бездны 
движения оно чует и слышит тот мир «неподвижной активности», 
в котором благодатно снято и преодолено тяготеющее над нами не-
совершенство. 

Евразийцы – все в практике. Но «практическая практика» для 
них только ступень и путь к конечному освобождению и спасению. 
Так сочетают они предельное напряжение в делах мира сего, тех 
делах, значение которых в последние столетия с особенной силой 
выразил Запад, с сохранением живыми и мощными непреходящих 
ценностей Восточного Духа. Таким путем подготовляют они гря-
дущий – евразийский – исторический синтез. 
  



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

37 

ГЛАВА 2. СОВРЕМЕННЫЕ 
ПРОБЛЕМЫ ВОСПИТАНИЯ В ДУХЕ 

ЕВРАЗИЙСКОЙ ОБЩНОСТИ 

2.1. АНАЛИЗ СОСТОЯНИЯ ПРОБЛЕМЫ 
ФИЛОСОФИИ ВОСПИТАНИЯ В КАЗАХСТАНЕ 

Философия как система совершенного знания предполагает це-
лостное видение явлений, требует представить всю логику совре-
менного процесса воспитания от начала до конца. Значительная 
часть содержания процесса воспитания укоренилась в культуре 
россиян, вызывает одобрение и гордость. Цель тезисов другая – об-
ратить внимание на парадоксальность современного процесса вос-
питания. Законодатель процесса воспитания – власть: или стара-
ется об этом не думать, (материальное положение успокаивает), 
или замалчивает реальное положение в воспитании. 

Одна из глобальных причин создавшегося положения заключа-
ется в том, что философию воспитания до сих пор полагают неким 
синтетическим курсом, дублирующим по своей сути такие дисци-
плины, как философия и собственно теория воспитания. Однако 
философия воспитания, объединяя глубинный источник познания 
всего сущего – философию и теорию воспитания, что особенно 
важно для концепции нравственного образования, – позволяет уви-
деть перспективные линии воспитания ребенка в современном 
мире, полном динамичных изменений, противоречий и трудностей 
развития [94, с. 5]. 

Думается, что при этом проявляется и такая современная тен-
денция, как объединение различных наук для осуществления про-
гресса в той или иной отрасли знания. Ведь само появление фило-
софии воспитания не препятствует ни развитию философии, ни 
теории воспитания как таковой, так как у философии воспитания 
свои задачи, цели и методы их достижения. 

Возникнув когда-то из синкретического источника, многие 
виды искусств развились в самостоятельные сферы творчества. Но 
сейчас они в целях достижения новой выразительности часто пре-
одолевают жанровую разрозненность (видеоклипы, модернистские 
постановки, органично сочетающие выразительные возможности 
песни, танца, изобразительные возможности телевидения и др.). 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

38  

Физика, химия, обязанные своим происхождением средневеко-
вой алхимии, с ее мистицизмом и астрологией расстались, чтобы 
стать самостоятельными сферами знания. Но существуют ли эти 
науки сейчас в «чистом виде»? Не только науки, но и многие со-
временные проблемы – войны и мира, экологии и нравственности 
и др. – все более завязываются в тугой узел (достаточно вспомнить 
покаяние изобретателя атомной бомбы академика Андрея Саха-
рова). Представляется, что уже практически решена проблема «фи-
зиков» и «лириков» – столь явно технический прогресс и само вы-
живание человечества зависит от духовного потенциала человека и 
общества в целом. 

Отметим, однако, что духовность мы понимаем как глубинный 
пласт нравственного бытия человека, с его нравственной рефлек-
сией и ценностными установками, позволяющими не только само-
определяться индивидуальности в современном мире, но и содей-
ствовать прогрессу человеческой цивилизации в целом. Именно 
этим задачам и призвана всемерно содействовать философия вос-
питания, определяющая перспективные линии развития науки о 
воспитании и образовании человека. Именно здесь, с нашей точки 
зрения, интересы философии и теории воспитания пересекаются, 
становясь неким основанием для развития концепции нравствен-
ного образования. 

Философия воспитания – это педагогика будущего, при этом 
она не только педагогическая аксиология или педагогика, подме-
ненная философией. Вспомним, что этот союз наук был когда-то 
изначально предопределен. Еще в античный период философия 
рассматривалась как источник всех наук. Характерен ответ Дио-
гена Синопского человеку, сказавшему, что ему нет дела до фило-
софии. «Зачем же ты живешь, – ответил ему Диоген, – если не за-
ботишься о том, чтобы хорошо жить?» Философия всегда мысли-
лась великой жизненной необходимостью, ибо она объясняла не 
только законы мироздания и самой жизни, но и учила человека ве-
ликому искусству выживания в мире, всегда полном дисгармонии 
и неустойчивости. 

Образовательная практика того или иного общества базируется 
на системе идей, часто приобретающих характер «философии» об-



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

39 

разования. С начала XX в. философии образования структурирова-
лись: в любой из них обозначились как минимум три части 
[95, с. 118]. 

В фундаменте педагогической философии, каким бы ни было ее 
конкретное содержание, лежат представления о природе человека. 

Фундаментальные посылки о природе человека (общества, по-
знания) служат основанием для представлений о природе воспита-
ния (учебного процесса). Наконец, из посылок о природе воспита-
тельных отношений и процессов логически проистекают посылки 
о природе педагогического знания и познания, то есть о природе 
педагогики. 

Основные течения в мировой педагогике начала XX в. представ-
ляют собой «пирамиду», которую венчают идеи о педагогике как о 
науке или как о «ненауке». Эти идеи покоятся на знании (или взгля-
дах) о закономерностях воспитания (образования, обучения); а по-
следние в свою очередь имеют основанием знания (или мнения) о 
сущности человека как субъекта и объекта воспитания, о процессе 
очеловечения человека, о влиянии людей разного возраста друг на 
друга. 

Нужна или не нужна педагогика как наука о воспитании, воз-
можна ли она или невозможна? Нельзя ответить на этот вопрос, не 
рассмотрев сначала само воспитание – возможно ли оно, необхо-
димо ли, достаточно ли? Но ничего достоверного (доказуемого) 
нельзя сказать о воспитании человека, не обратившись к вопросам 
о воспитуемости человека, наследуемости характера и склада лич-
ности и т. п. 

В самом деле, всмотримся в главные педагогические течения 
двадцатого столетия и вычленим «блоки» проблем, из которых 
строится «пирамида» педагогической философии (притом любой). 
Это важная работа, так как система блоков и составляет то, что 
называется педагогикой, а понять педагогику нужно, чтобы плодо-
творно ее развивать. 

Структура этих проблем и есть истинная, реальная философия 
педагогики – в отличие от той, которая представлена в наших учеб-
никах, спокойно обходящихся без фундаментальных пластов педа-
гогико-антропологической проблематики [96, с. 110]. 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

40  

Начнем с нее. Внутри «фундамента» нашей пирамиды мы раз-
личаем три группы исходных посылок педагогики: об индивиде, об 
обществе и о познании (как общественном, так и индивидуальном). 

Обозначим эти проблемы в их логической последовательности. 
Общее видение процесса можно выразить в философских кате-

гориях Гегеля: процесс воспитания есть превращение «вещи в 
себе» в «вещь для себя». Человек в положении «вещь в себе» нахо-
дится в неразвитом состоянии. Человек в действительности есть 
«вещь для себя» – это уже развитая личность, прошедшая процесс 
социализации, личность активно действующая, личность способ-
ная к самостоятельному существованию. 

Любой процесс, в том числе и воспитание, имеет закономерный 
результат, который предвосхищается в целях. Заслуга власти в том, 
что она определила современные факторы, формирующие цели 
воспитания. Отказ же от стратегической цели – воспитать гармони-
чески развитую личность, оцениваю, как логик, отрицательно, так 
как такой отказ не соответствует сущности человека (подробно 
раскрыть позицию автора рамки тезисов не позволяют). 

Факторы, корректирующие тактические цели воспитания, учи-
тывают мировые тенденции. Факторы можно классифицировать 
как ясные, непротиворечивые и парадоксальные. К первой группе 
можно отнести: 

1. Переход к информационному обществу. Независимо от соци-
альной сути общество будет иным. Учитель, преподаватель не 
единственный источник информации. В основе деятельности буду-
щего специалиста – информационные технологии. Воспитание 
компьютерной грамотности – атрибут современного человека. 

2. Закономерность ускорения истории, нарастание динамизма 
социальных изменений. Самообразование, профессиональная мо-
бильность как необходимое средство адекватности реальности 
[97, с. 109]. 

К противоречивым, парадоксальным факторам можно отнести 
следующие: 

1. Гуманизация всего процесса образования и воспитания. Па-
радоксальней ситуацию вряд ли можно придумать для современ-
ной России. Позитивная сторона процесса гуманизации понятна, 
заслуживает одобрения, и в итоге, соответствует политическим 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

41 

убеждениям и потребностям большинства людей. Гуманизация об-
разования и воспитания предполагает в центре всего процесса че-
ловека со своими потребностями и интересами. Это гуманизация 
среды, общественных отношений, становление общечеловеческих 
ценностей. Принципы такой действительной гуманизации зало-
жили Кант, Гегель, Маркс (что полностью проигнорировано по-
следними российскими реформами). 

И. Кант обосновал фундамент человеческой морали и нрав-
ственности. В «категорическом императиве» человек всегда ЦЕЛЬ, 
а не СРЕДСТВО. В России, с одобрения власти, 80% россиян пре-
вратились в средство обогащения кучки собственников, мечта СПС 
реализовалась – капитализм XIX века, но по А. Чубайсу, стал дей-
ствовать. 

Гегель в «Философии права» обосновал условия свободы и рав-
ноправия человека. Только человек собственник имеет реальные 
права и свободы. Такая историческая миссия предназначалась из-
начально «неотчуждаемому ваучеру». После российской привати-
зации собственности вера в гуманное общество исчезла, Конститу-
ция РФ потеряла свою ценность. 

Маркс обосновал гуманистическую функцию труда или закон 
возвышения потребностей. Продуктом труда являются не только 
товары, но и постоянно развивающийся человек. Для 80% россиян 
закон возвышения потребностей не действует, развитие останови-
лось, в сознании преобладают заботы о физическом выживании. 

2. Следующий противоречивый фактор – подготовка человека к 
жизни в обществе. Позитивная сторона фактора. Педагогическая 
последовательность ЗУН не вызывает сомнения: в начале знания, а 
уже умения и навыки формируются на основе знаний. Во всем мире 
приоритетность данных понятий в образовании изменена – пер-
вичны: умения, навыки, практика, реальная жизнь. Умения и 
навыки – есть граница, мера качества и количества знаний. Педа-
гогический опыт автора приводит к таким же выводам. Зачем по-
вторять школьный курс экономики (программы одни и те же), при-
чем, значительная часть содержания вряд ли пригодится в жизни. 
Выход – деловая игра: создание фирмы, приближенной к реально-
сти. Имеется в виду фирма как форма организации, позволяющая 
зарабатывать деньги, на условиях выгодной продажи полученных 
в колледже умений и навыков. Качество и количество знаний по 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

42  

логике определяется умениями и навыками практически провести 
спор, проанализировать конкретные понятия, выявить ошибки 
мышления, быстро и правильно совершать основные операции 
мышления. Качество и количество знаний по политологии опреде-
ляется не рамками учебника, а способностью, умениями и навы-
ками человека разобраться в действующей политике, в политиче-
ских партиях, выработать убеждение: какая политика выражает 
твои собственные интересы. Необходимо выбрать свою единствен-
ную партию и нести ответственность за этот выбор. Такому обуче-
нию и воспитанию соответствует активная форма – презентация 
политических партий [97, с. 111]. 

Негативный аспект фактора: готовить к жизни в обществе. От-
вет на вопрос, «в каком обществе?» – отсутствует. Такое положе-
ние лишает воспитание направленности. Существующие ориен-
тиры лишены достаточного основания. Конституция РФ зафикси-
ровала положение, что наше государство правовое, социальное и 
демократическое. В идеале это черты бесклассового общества. Рос-
сийское общество имеет характеристики с точностью наоборот. 
Государство недемократическое – так как власть не народа, а денег. 
В условиях классового расслоения после приватизации вряд ли гос-
ударство может быть социальным с такой недопустимой пропа-
стью между бедными и богатыми. Если законы приводят к дегума-
низации общественных отношений, не реализуют свою сущность 
(свободу, равенство и справедливость), то это государство непра-
вовое. Попытка реализовать западную модель провалилась. Запад-
ная модель в российской действительности превращается в свою 
противоположность (80% средний класс в США, а в России это 
бедные и нищие), так как причины западного благополучия оста-
лись за пределами менталитета российских реформаторов. 

3. Следующий фактор – воспитание способности к выбору и 
способности нести ответственность за свой выбор. Важнейшее ка-
чество в социальном, демократическом и правовом государстве. 
Что же нам осталось выбирать, если выбор за нас сделали ре-
формы? Наш личный выбор определяется содержимым кошелька. 
В этой ситуации можно воспользоваться рекомендациями русского 
философа И.А. Ильина (О воспитании национальной элиты). «Что 
же предпочесть мне в жизни – ум или хитрость?... Хитрость от ин-



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

43 

стинкта, она приближает человека к животному; хитрость от чув-
ства опасности, она есть порождение страха; хитрость родится из 
жадности и ведет к вражде; она противоположна любви и означает 
борьбу всех против всех… Но разве разум исключает пошлость? 
Разве можно прожить одним умом? Нет! Ум без сердца – мертвец; 
ум без совести – подлец; ум без воли – глупец; ум без воображе-
ния – слепец…» [97, с. 112]. 

Чему довериться, чем жить, каждый выбирает себе сам. Одним 
предстоит сохранить своё благополучное положение в обществе и 
без хитрости не обойтись, другим предстоит набираться ума- ра-
зума, чтобы изменить свое унизительное положение в обществе. 
Проблема выбора остается актуальной для всех. 

Философский подход к воспитанию высветил сложнейшие про-
блемы и сложность задач, стоящих перед современным педагогом. 
Решение данных проблем зависит от всех нас и, прежде всего, об-
щества в целом. 

Древние философы полагали (и совершенно обоснованно, с 
нашей точки зрения), что педагогика, этика и аксиология являются 
неотъемлемой частью философии. Философия воспитания являет 
собой новый виток развития этих наук и стремится к синтезу их 
наработанного научного потенциала с целью определения перспек-
тивных линий развития теории воспитания, свободной от одномер-
ности подходов, крайностей мировоззрения, амбициозности созда-
телей и устремленной к личности человека во всей ее многомерно-
сти (физиологической, психической, нравственной и социальной). 
Справиться с подобной задачей, даже с постановкой подобной про-
блемы на теоретическом уровне, может только философия воспи-
тания [98, с. 121]. 

Существует и определенная историческая предопределенность 
для развития этой сферы знания в нашей стране: философия воспи-
тания у нас в самостоятельную сферу знания не развилась, и она 
изначально свободна сейчас от многих предопределенностей и 
«идолов», по определению Ф. Бэкона, в особенности от «идолов 
пещеры», так как не является самостоятельной сферой знания с ее 
лингвозапасом и теорией, и «идолов театра», слепых следований 
теории с ее определенной догматикой и философской конструк-
цией. Этой представительской престижностью философия воспи-
тания еще не обладает. 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

44  

Следует отметить, что как самостоятельная сфера знания фило-
софия воспитания разрабатывалась на Западе. Так, еще в 70-е годы 
ХХ века в США и Великобритании в ведущих университетах были 
созданы кафедры философии воспитания, утверждена ученая сте-
пень доктора наук по этой специальности. Особенности развития 
философии воспитания в западной теории заключаются в тесной 
привязке к той или иной философской концепции. Так, например, 
философия воспитания в трактовке идеализма базируется на идеях 
Платона, Канта и Гербарта; в теории реализма – Аристотеля, 
Локка, Коменского и Песталоцци; неотомизма – Фомы Аквинского 
и Ж. Маритена; прагматизма – Дж. Дьюи и Кумбса; экзистенциа-
лизма – Сартра и О.Ф. Больнова. Если бы и существовала некая фи-
лософия воспитания в советский период, то можно с уверенностью 
сказать, что она основывалась на идеях диалектического материа-
лизма, в частности, – на трудах Маркса, Макаренко и Выготского. 
При всей разнице названных выше подходов можно отметить, что 
философская база доминирует над педагогической теорией, кото-
рая рассматривается скорее как иллюстрация той или иной фило-
софской концепции [99, с. 11]. 

Современная российская философия воспитания, свободная от 
стесняющих рамок западных исследовательских подходов и огра-
ничений, может дать целостное представление о сущности воспи-
тания человека в динамично меняющемся мире, о формировании 
его нравственного самосознания, выявить основные тенденции и 
перспективы развития теории воспитания, уточнить терминологию 
и понятийный аппарат данной сферы знания, обеспечить педагоги-
ческой науке пути плюрализма в поиске новых подходов в прове-
дении значимых для данной отрасли исследований. При этом фи-
лософия воспитания является методологической базой для разви-
тия концепции нравственного образования, свободной от идеоло-
гического диктата и узколобой догматики, направленной, в первую 
очередь, на личность самого человека, его духовность, индивиду-
альность и неповторимость. 

Следует отметить, что уже существует ряд серьезных исследо-
ваний в данной сфере знания, – работы Б.П. Битинаса, Б.Т. Лиха-
чева, Б.П. Попова, К.А. Шварцман – обосновывающих свои под-
ходы к философии воспитания. При этом все авторы отмечают тес-



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

45 

ное взаимодействие философии и этики в рамках этой отрасли зна-
ния. Для современной философии воспитания значимыми явля-
ются такие вопросы, как: «Кто мы и почему именно такие?», «Кого 
воспитывать?», «Как и каким образом?», «Какое общество 
строим?», «Каковы наши идеалы?», «Какова должна быть совре-
менная школа?» и ряд других вопросов. На эти вопросы может дать 
ответ данная отрасль знания, объединив усилия этики, аксиологии, 
теории воспитания, этнопедагогики и самой философии [99, с. 12]. 

Философия воспитания, по сути дела, поднимает вопрос о 
смысле жизни, о сущности нравственного бытия и человеческой 
духовности в целом, о трудностях и кризисах в жизни человека и о 
преодолении их, то есть, вопросы мировоззренческие, тем самым 
внося значительный вклад в концепцию нравственного образова-
ния, разработанную Э.П. Козловым. Философия воспитания при-
звана определить модели воспитания человека, что также приобре-
тает важность для концепции нравственного образования. Опира-
ясь на подходы названных выше авторов, возможно сделать вывод 
о том, что философия воспитания является методологической ба-
зой для развития нравственного образования в современном обще-
стве. 

Именно философия воспитания позволит выделить свои прио-
ритетные начала в концепции нравственного образования, расста-
вит логические акценты и создаст философскую базу с ее понятий-
ным компонентом и смысловой ясностью. 

2.2. СОВРЕМЕННЫЕ ПРОБЛЕМЫ ПОНИМАНИЯ 
ПРОЦЕССА ВОСПИТАНИЯ В МЕЖДУНАРОДНОМ 

ПРОСТРАНСТВЕ И ЕГО ПРОБЛЕМЫ 

Одним из важнейших условий развития общества является вос-
питание граждан правового, демократического государства, спо-
собных к социализации, обладающих высокой нравственностью, 
проявляющих национальную терпимость, уважительное отноше-
ние к языкам, традициям и культуре других народов. 

Воспитание – это процесс целенаправленного, систематиче-
ского формирования личности в целях подготовки её к активному 
участию в общественной, производственной и культурной жизни. 

Процесс воспитания – это сложная цепь взаимодействия людей 
в социуме. А значит, проблемы социума обязательно отражаются 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

46  

на процессе воспитания. Изменяется общество, изменяется процесс 
воспитания, изменяются проблемы. 

Какие же проблемы существуют в области воспитания сегодня 
и существуют ли они вообще? 

Проблемы воспитания существовали во все времена. О них напи-
саны труды таких великих педагогов-практиков, как В.А. Сухом-
линский, А.С. Макаренко и др. Проблемы существуют и в современ-
ном процессе воспитания, и почти все они, так или иначе, связаны с 
эмоционально-этическим направлением развития личности. 

Статистика показывает, что количество правонарушений, свя-
занных с распитием слабоалкогольных спиртных напитков и куре-
нием, среди несовершеннолетних выросло в несколько раз. Борьба 
с данными правонарушениями ведется всесторонняя: школа, пра-
воохранительные органы, медико-психологические центры, даже 
реклама… Однако, применяемые методы оказываются малоэффек-
тивны в наши дни. 

Еще совсем недавно грубость, ненормативная лексика в школе 
были явлением не просто редким, а экстраординарным событием. 
А сегодня, услышав на улице от подростка бранные слова, мало кто 
отреагирует хотя бы мягким замечанием. Подросток стал агрессив-
нее. Влиять на него становится труднее. Поэтому одной из самых 
важных проблем воспитания нового поколения, на мой взгляд, 
стала проблема очерствения общества. Сегодня стало нормой 
пройти мимо чужой беды, посмеяться над лучшим другом, обидеть 
слабого. Нам кажется, именно эта проблема порождает множество 
других, в том числе и леность, нежелание трудиться. 

Во-первых, как это ни странно на первый взгляд, но это повы-
шение уровня жизни. Сегодня, если ты не обладаешь рядом обще-
принятых благ, ты становишься «не интересен» сверстникам, 
т.е. социуму, в котором ежедневно находишься. А подросток нуж-
дается в признании сверстников. Ему необходимо самоутвер-
диться: если не лидерство, то признание права иметь собственное 
мнение, возможность – это мнение высказывать, не боясь быть 
осмеянным. 

Во-вторых, и это очень важно, ребенок испытывает недостаток 
внимания со стороны взрослых. Дорогие игрушки и компьютеры 
не могут заменить живого общения. Таким образом, ребенок стра-
дает от недостатка теплоты, доверия, защищенности, которые так 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

47 

необходимы в процессе воспитания. Недостаток общения, пря-
мого, тактильного, эмоционального контакта ребенка и взрослого – 
отрицательно влияют не только на эмоциональное развитие ре-
бенка, но и на формирование его взглядов и убеждений. Родители 
большую часть времени проводят на работе, в заботе о материаль-
ном благосостоянии семьи, но при этом неизбежно теряют контакт 
с собственным ребенком. Перекладывая весь процесс воспитания 
на плечи обучающих учреждений, родители забывают, что именно 
они, их личный пример поведения в реальной жизни, их отношение 
к окружающей жизни формирует у детей стереотипы поведения, 
которые не сможет изменить ни учитель, ни воспитатель, не разру-
шив в какой-то мере внутренний мир ребенка. Изменение стерео-
типов поведения очень болезненный длительный процесс, и зача-
стую приводит к двойственности в поведении еще не сформировав-
шейся окончательно личности. 

К причинам проблем современного воспитания можно отнести 
научно-технический прогресс. Мы стремимся облегчить себе 
жизнь – и тем самым усложняем ее. Информацию, которую раньше 
подросток узнавал от взрослых, учитывающих его внутреннюю ор-
ганизацию, возрастные особенности и даже темперамент, сегодня 
выдает бездушная машина. 

У ребенка появилась возможность, не выходя из дома, соблюдая 
все видимые условия для спокойствия родителей, убегать в мир 
виртуальный, где он становится героем, востребованной лично-
стью. Играя в виртуальные игры, он не только получает информа-
цию, но учится жестокости: он учится убивать других и умирать 
сам. Он не испытывает боли, видя виртуальную кровь, у него при-
тупляется чувство страха, исчезает инстинкт самосохранения. 
Мозг получил и обработал информацию. Возможно, именно здесь 
кроются корни детских и подростковых суицидов. Ребенок отдаля-
ется от реальности, от общества, получая возможность быстрого 
овладения информацией, теряет возможность живого общения. 
Диспут, спор, обсуждение, беседа и другие вербальные методы вза-
имодействия становятся невозможными. Дети теряют аудиальный 
канал получения информации. Технический прогресс так прочно 
вошел в нашу жизнь, что мы, взрослые люди, начинаем искренне 
верить, что звонок по мобильному телефону – это реальный кон-
троль деятельности или передвижений ребенка, а электронный 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

48  

журнал – это благо, дающее возможность ежедневно контролиро-
вать учебный процесс. 

В этой ситуации возникает новая проблема: как формировать и 
развивать познавательные интересы обучающихся в условиях ин-
формационного общества? какие технологии, методы воспитания в 
социокультурной среде окажут положительное воздействие на лич-
ность ученика? 

Понятие «среда» буквально означает «середина» – это то, что 
занимает промежуточное положение и является посредником 
между взрослым и детским миром, между миром школьника и 
окружающим социумом. 

«Социокультурная среда – конкретное, непосредственно данное 
каждому ребенку, социальное пространство, посредством которого 
он активно включается в культурные связи общества» [75, с. 52]. 
Ребенок живет и развивается в определенной социокультурной 
среде. Школа, учитель, одноклассники, спортивные секции, 
ДДЮТ, библиотека, родители и даже приятели во дворе – все это 
составляет социокультурную среду современного школьника. Как 
она влияет на формирование взглядов? Помогает или мешает ре-
бенку стать полноправным членом нашего общества? Как среда 
влияет на формирование эмоциональной сферы? К сожалению, од-
нозначного ответа на этот вопрос дать сегодня невозможно. 

Ряд учреждений, которые раньше помогали в воспитательном 
процессе, сегодня отошли на второй план, а то и совсем перестали 
оказывать какое-либо влияние на формирование личности. Так, 
библиотеки с приходом в нашу жизнь интернета и электронных 
книг утратили свое первоначальное значение. ДДЮТ, музыкаль-
ные школы, спортивные секции, объединяя в группы по интересам, 
помогают детям не только реализовать свои способности, но и 
дают возможность общения. Однако, как правило, общение проис-
ходит только в рамках занятия. Таким образом, основная нагрузка 
в борьбе с возникающими в процессе воспитания проблемами ло-
жится на плечи школы, учителя, классного руководителя. 

Таким образом, проблема «очерствения» детей если и не снима-
ется полностью, то сглаживается, становится не такой острой, не-
разрешимой. 

Мы ни в коем случае не призываю отказаться от прогресса, 
«вернуться в первобытное общество». Очерчивая круг проблем, 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

49 

возникающих в процессе воспитания сегодня, я пытаюсь показать, 
что данные проблемы требуют решения не в отдельно взятой се-
мье, а в социуме. Только общество, породившее эти проблемы, мо-
жет их разрешить. 

Подводя итог, хочется отметить, что социокультурная среда – 
это сложная структура общественных, материальных и духовных 
условий, в которых реализуется деятельность человека. Среда ока-
зывается существенным условием развития личности; в то же 
время под влиянием деятельности человека среда изменяется сама. 
Каждая эпоха вносит свои концептуальные новшества в понятие 
воспитания, то есть, содержание и методы хронологически меня-
ются так как изменяется общество, культура, жизнь. Но цель всегда 
одна: воспитать всесторонне развитую личность, в рамках достиг-
нутого прогресса, которая смогла бы существовать в определенной 
исторической обстановке. Новое время требует от школы содержа-
ния, форм и методов гражданского воспитания, адекватных совре-
менным социально-педагогическим реалиям. Анализ показывает, 
что значительная часть педагогов испытывает трудности в своей 
деятельности в силу того, что цели, задачи, содержание, основные 
направления воспитания хотя и разрабатываются в научно-теоре-
тическом плане, но слабо внедряются в практику. 

Воспитание – это целенаправленный, специально организован-
ный педагогический процесс взаимодействия педагога с обучае-
мыми, организации разнообразной деятельности с целью формиро-
вания у них политических, нравственных, эстетических, физиче-
ских качеств, развития их способностей и духовных сил, становле-
ния отношений с окружающим миром и людьми [76, с. 145]. 

Воспитание – сложный педагогический процесс, связанный с 
деятельностью субъектов этого процесса, с их активностью. Он 
предполагает изменения в интеллектуальной, эмоциональной, фи-
зической сферах личности, ее обогащение и совершенствование. В 
нем принимает заинтересованное участие студенческий коллектив. 

На каких методологических идеях целесообразно строить про-
грамму воспитательной работы? Разрабатывая ее, необходимо ис-
ходить из специфики конкретного учебного коллектива, группы, 
курса, факультета, опираться на конкретные цели и задачи. Но су-



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

50  

ществуют и общие концептуальные положения, ориентация на ко-
торые способствует повышению продуктивности воспитательного 
процесса. 

1. Преподаватели учебных заведений делятся на три категории. 
Одни вообще отрицают необходимость специально организован-
ной воспитательной работы. Другие полагают, что она должна осу-
ществляться в процессе обучения в соответствии с воспитывающей 
функцией. Третьи считают, что в условиях учебного заведения есть 
необходимость в такой работе, так как учебный процесс не дает 
возможности решить многие задачи воспитания. Подобные под-
ходы существовали еще со времени создания университетов в Рос-
сии, но первоначально преобладала первая и вторая точки зрения. 
Выделение в середине XIX в. в педагогической науке категории 
«воспитание» постепенно привело к переосмыслению ее и в обра-
зовательной практике. 

Внеаудиторная воспитательная работа должна восприниматься 
как самостоятельная категория, связанная с учебным процессом. 
Воспитание и обучение имеют общую цель – формировать лич-
ность будущего специалиста. Но воспитание не продолжает учеб-
ный процесс, его нельзя сводить к дополнительным занятиям. 

Оно лишь опирается на общую с обучением цель и призвано 
своим содержанием, методами и организационными формами реа-
лизовать собственную цель, содействовать духовному и физиче-
скому развитию студентов, формированию индивидуально и соци-
ально значимых качеств. Воспитание содействует становлению че-
ловека. Одновременно оно решает дополнительную задачу – посте-
пенно готовит будущих учителей к организации воспитательной 
работы в школе, а куратор, если он есть, своей деятельностью по-
могает осознать роль и значение классного руководителя. 

2. Воспитательная работа в учебном заведении, воспринимае-
мая как самостоятельная категория, руководствуется собственной 
целью – разностороннее развитие личности будущего специалиста 
с опорой на ее индивидуальность. Частично эта цель реализуется и 
в процессе обучения, но лишь частично, так как обучение имеет 
свою цель, оно ограничено рамками учебных планов и программ, 
спецификой его организации. А внеаудиторная воспитательная ра-
бота обладает всеми возможностями для осуществления этой цели. 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

51 

Целевой комплекс формируется и выдвигается, как правило, пре-
подавателями, кураторами, деканатами, общественными организа-
циями, а студенты довольно часто относятся к нему нейтрально или 
выдвигают иные, более привлекательные для них цели. Но между 
целями устанавливается связь, так как они материализуются в одной 
и той же деятельности, общении студентов и преподавателей. Про-
блема состоит в том, чтобы целеполагание стало совместным актом 
деятельности преподавателей и студентов. 

3. Продуктивность воспитания находится в пропорциональной 
зависимости от наличия или отсутствия системы в этом процессе. 
Некоторые преподаватели считают, что система воспитания в учеб-
ном заведении функционирует, и включают в нее следующие ком-
поненты: учебный процесс, внеаудиторную воспитательную ра-
боту, деятельность общественных организаций и формирований по 
интересам, микроклимат учебного заведения. 

Однако реальность учебной жизни показывает, что эти разно-
плановые компоненты часто не систематизированы, используются 
эпизодически. Исследования доказывают, что при педагогической 
систематизации всех средств, имеющихся в учебном заведении, 
эффективность воспитательного процесса повышается [77, с. 146]. 

Более сложной задачей является превращение учебного заведе-
ния в воспитательную систему. Это означает, что в нем все – от ве-
стибюля и до аудиторий – должно воспитывать всех и каждого: 
обучаемых, преподавателей, посетителей, что в нем витает своеоб-
разный «воспитывающий дух». О таком микроклимате нрав-
ственно-эстетического характера мечтали многие руководители 
учебных заведений, но создать его удалось не всем. Более вероятна 
реализация этой идеи в масштабе факультета. 

Если воспитание становится функцией всего социального орга-
низма, можно говорить о создании упорядоченной воспитательной 
системы. Она имеет свою логику функционирования и развития, са-
моорганизации и саморегуляции. Следует иметь в виду, что воспи-
тательная система сама по себе не предполагает немедленных поло-
жительных изменений, но это важный шаг к появлению благоприят-
ных условий для существенных преобразований в воспитании. 

4. Авторы многих концепций воспитания, особенно прежних 
лет, считают педагога ведущей фигурой этого процесса, отводя ему 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

52  

фактически все процессуальные функции: планирования, подго-
товки, организации, руководства, диагностики, анализа. Вероятно, 
поэтому данный процесс в значительной мере приобрел авторитар-
ный характер, а те, на кого он был ориентирован – обучаемые, от-
носились к нему часто формально. Не уменьшая роли педагога и 
целенаправленной организованной педагогической деятельности, 
в этот процесс необходимо более основательно включить самого 
обучаемого, его собственные силы, его активность, причем осуще-
ствить это включение на всех этапах организации воспитания, 
начиная с планирования. 

Каждый человек самобытен, по-разному воспринимает и персо-
нифицирует социальный опыт, внешние влияния, отношения с 
субъектами воспитательного процесса, каждый имеет разный 
«прирост» в развитии и воспитании, участвуя в одной и той же де-
ятельности. И данное положение является важной детерминантой, 
требующей превращения обучаемых в активных субъектов воспи-
тания. 

5. Воспитательная система всегда обладает чертами авторского 
характера. Несмотря на своеобразие и особый строй, те или иные 
педагогические элементы (методы, средства, формы) могут повто-
ряться, присутствовать в других воспитательных системах учеб-
ных заведений, может быть, выполняя иные функции. 

Важными элементами воспитательной системы учебного заве-
дения являются деятельность, общение, познание, педагогический 
микроклимат (или «дух», говоря словами К.Д. Ушинского). Это 
положение фактически не является новым; в любом учебном заве-
дении можно обнаружить названные элементы: студенты обща-
ются друг с другом и преподавателями, участвуют в различных ви-
дах деятельности, в процессе чего расширяется их сфера познания. 
Но вопрос в том, как они используются, какое их педагогическое 
сопровождение. 

В условиях учебного заведения деятельность обучаемых и об-
щение не всегда носят воспитывающий характер, преследуют соб-
ственные цели (что-то собрать, построить, вымыть, организовать), 
а воспитание и развитие личности при этом как цель не ставится. 
Но они частично происходят стихийно, носят сопутствующий ха-
рактер. В воспитывающей деятельности имеются две цели – «цель 
дела» и «цель воспитания», которые взаимодействуют, при этом 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

53 

доминирует либо одна, либо другая в зависимости от организации 
и содержания деятельности. 

6. В условиях учебного заведения воспитание раскрывает свои 
потенциальные возможности не полностью, в силу этого оно ис-
пользуется не в полной мере для достижения поставленных целей. 
Причина данного явления заключается отчасти в одностороннем, 
узкофункциональном понимании воспитания. Если объективно 
проанализировать и осмыслить его сущность, оценить возможно-
сти, то станет очевидно, что воспитание многофункционально. При 
таком подходе открываются новые его стороны и грани [77, с. 168]. 

Функции воспитания, рассмотренные в единстве возможностей, 
составляют определенную систему. Это не означает, что в любом 
акте, фрагменте воспитания должны быть обязательно реализо-
ваны в полной мере все функции. Процессу воспитания обучаемых 
присущи следующие функции: воспитывающая, развивающая, по-
знавательно-образовательная, коммуникативная, организаторская, 
профессиональная. Определяющей, системообразующей высту-
пает воспитывающая функция. 

Система функций воспитания взаимосвязана с процессом целе-
полагания, который обусловливает выделение конкретных функ-
ций и опору на них в конкретном фрагменте воспитательной дея-
тельности. Знание и понимание функций помогает организаторам 
воспитания полнее использовать его возможности при планирова-
нии, моделировании, организации, педагогическом анализе воспи-
тательного процесса. 

7. Закрепившаяся документально и в общественном представле-
нии основная функция школы – профессиональная подготовка спе-
циалистов – способствовала утверждению узкого одноролевого 
подхода к формированию личности обучаемого. Но в реальной 
жизни каждый человек занимается не только профессиональной 
деятельностью. В силу этого более оправданным и целесообраз-
ным является системно-ролевой подход к воспитанию обучаемых. 

Сама жизнь наградила человека четырьмя основными ролями: 
человек как социальное существо, семьянин, гражданин, профес-
сионал. Освоение их происходит постепенно, по мере мужания и 
социализации, вхождения в те или иные коллективы [77, с. 169]. 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

54  

Основную нагрузку в освоении ребенком, подростком, затем 
молодым человеком системы разных ролей берет на себя семья, ча-
стично школа и вуз. Особенность их деятельности в данном 
направлении состоит в том, что осуществляют они ее чаще всего 
стихийно, не ставя перед собой задачу системно-ролевого подхода 
к формированию личности развивающегося и взрослеющего чело-
века. 

Школа может помочь каждому обучаемому в освоении всех со-
циальных ролей, а каждый обучаемый, с учетом возраста и степени 
социализации, в состоянии их освоить. Система социальных ролей 
обеспечивает действительную подготовку молодых людей к жизни 
в обществе и труду. Если в качестве одной из целей воспитания вы-
двинуть системно-ролевой подход, то оно приобретает новое зву-
чание, наполняется дополнительным смыслом и содержанием, в 
значительной мере переструктурируется. И тогда критериями вос-
питанности обучаемых становятся показатели их готовности и спо-
собности выполнять различные социальные роли. 

8. История развития цивилизации свидетельствует, что с антич-
ных времен нравственное начало имело большое значение для жиз-
недеятельности народов и государств, нередко способствуя их рас-
цвету или падению. Эта закономерность подтверждается современ-
ным состоянием общества, его общим кризисом. И именно сегодня 
особенно актуальной становится проблема профессиональной 
нравственности специалиста, а педагогическая нравственность 
приобретает статус одной из фундаментальных, концептуальных 
идей и должна занять свое место в комплексе воспитательной дея-
тельности учебного заведения. 

Педагогическая нравственность формируется на основе си-
стемы ценностей и духовно-нравственных качеств личности обу-
чаемого. 

В числе приоритетных необходимо выделить следующие эле-
менты этого образования: 

 аксиологическое восприятие педагогической деятельности; 
 профессиональную честь и достоинство; 
 любовь к детям, уважение их личности; 
 объективность в оценке обучаемых, их действий, поступков, 

особенно в конфликтных ситуациях; 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

55 

 принципиальность и доброжелательное отношение к обучае-
мым; 

 педагогический оптимизм и гуманизм, основанный на эмпа-
тии; 

 готовность к преодолению трудностей в профессиональной 
деятельности. 

Нравственные ценности и качества связаны между собой. Бла-
годаря им у обучаемых формируется привычка к личной ответ-
ственности за выполнение профессиональных обязанностей. 

9. Воспитание как процесс безгранично и бесконечно. Взяв 
точку отсчета со дня рождения ребенка, оно затем будет сопровож-
дать его всю жизнь, оказывая на него то или иное влияние. Именно 
поэтому очень важно у обучаемых в период обучения в учебном 
заведении заложить стремление и потребность в самовоспитании 
[77, с. 156]. 

Цель концепции воспитания состоит в формировании соци-
ально, духовно и морально зрелой творческой личности, субъекта 
своей жизнедеятельности. 
Задачами концепции воспитания являются: 
 моральное развитие личности; 
 формирование патриотизма и гражданственности; 
 развитие самосознания; 
 формирование трудовых и жизненных навыков; 
 формирование ответственного поведения; 
 формирование здорового образа жизни; 
 развитие эмоциональной сферы личности; 
 развитие чувства красоты; 
 развитие экологической ответственности. 
На основании концепции учебного заведения его структурные 

подразделения разрабатывают программу воспитательной работы 
с обучаемыми, учитывая собственные традиции, особенности 
учебной жизни, уровень развития коллектива, активность обще-
ственных организаций, деятельность органов самоуправления. 

Программа воспитания носит долговременный характер. Она 
включает основные направления, содержание, формы и методы 
взаимодействия с обучаемыми, их деятельности и служит основа-
нием для разработки планов воспитательной работы, как правило, 
на один учебный год – в масштабе учебного заведения, групп. 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

56  

В воспитательном процессе любого учебного заведения выделя-
ются следующие направления (составные части): политическое, 
нравственное, трудовое, эстетическое, экологическое, правовое, 
физическое. Воспитательный процесс не является простой суммой 
составных частей, они взаимосвязаны, переплетаются в жизнедея-
тельности вуза, взаимодействуют, нередко дополняют друг друга. 
В этом процессе формируется целостная личность будущего спе-
циалиста. 

Воспитание связано с формированием у обучаемых взглядов, 
убеждений, качеств, ценностей, отношений, способностей. Это 
наиболее значимые структурные компоненты личности, которые 
являются ее принадлежностью и сопутствуют ей везде – в учебе, 
деятельности, общении, поведении. 

Теория и методика обучения разрабатываются длительное 
время. Имеются фундаментальные труды и методические пособия 
почти по всем аспектам обучения. Однако теория и методика вос-
питания обучаемых не были предметом пристального внимания 
ученых, им еще предстоит пройти путь исследования. 

В настоящее время в поле научного исследования находятся 
теоретические и методологические вопросы воспитания в условиях 
учебного заведения, их философского осмысления. Накоплен зна-
чительный банк данных, позволяющий не только выделить соот-
ветствующий раздел в педагогике, но и выделить философию вос-
питания в самостоятельную дисциплину, которая является проме-
жуточной между философией и педагогикой [78, с. 115]. 

Основное назначение философии воспитания – анализ воспита-
тельной реальности на фоне общих проблем человеческого бытия 
и осмысление педагогических теорий воспитания. 

Философия воспитания раскрывает понятие «воспитание» и его 
сущность, анализирует цели воспитания в историческом плане, 
рассматривает трактовку ценностей в различных философских си-
стемах, выявляет связи между развитием общества и воспитанием, 
между передачей культурного наследия из поколения в поколение 
и подготовкой индивида к полноценной жизни в обществе. 

В рамках данной дисциплины исследуются вопросы: взаимо-
связь между развитием философской мысли и становлением педа-
гогических концепций, всестороннее их оценивание; развитие фи-



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

57 

лософско-педагогического мышления, переосмысление педагоги-
ческих ценностей; обеспечение новых перспектив в развитии педа-
гогической науки на основе методологического разнообразия в 
проведении исследований. 

При организации воспитания обучаемых необходимо учитывать 
и использовать социальный и биологический факторы развития 
личности, благодаря чему формирование личности приобретает 
индивидуализированный характер [79, с. 112]. 

Активно развивающаяся философия воспитания, анализирую-
щая и осмысливающая воспитательную реальность на фоне общих 
проблем человеческого бытия и педагогические теории воспита-
ния, ориентирует преподавателей на творческое осмысление соб-
ственного опыта, на сознательный выбор определенной концепции 
воспитания. 

По отношению к воспитательной традиции не существует оце-
ночного критерия типа «плохая» или «хорошая». Примеры кон-
кретных систем воспитания показывают, что все они развивались 
согласно логике эволюции конкретно-исторических, культурных, 
нравственных, идеологических и жизненных ценностей. На протя-
жении всей истории развития человечества средоточием воспита-
ния человека были и остаются семья, церковь, общество и государ-
ство. 

Воспитательный процесс в значительной степени носит целена-
правленный характер. Он предполагает определенное направление 
воспитательных усилий, осознание их конечных целей, а также 
включает в себя содержательную сторону и средства достижения 
этих целей. 

Цель педагогического образования определяются как формиро-
вание у обучаемого знаний, навыков и умений, приобщение чело-
века к культуре, подготовка его к труду. Главным для каждой из 
воспитательных систем является ориентация на воспитание чело-
века, готового и способного жить в современном для него обще-
стве. 

В течение многих веков в мире развивается и по-разному вопло-
щается идея воспитания человека на протяжении всей его жизни. 

 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

58  

2.3. АНАЛИЗ СОВРЕМЕННЫХ КОНЦЕПЦИЙ 
ВОСПИТАНИЯ В КАЗАХСТАНЕ 

Проблемы развития воспитания, несомненно, заслуживают са-
мого пристального внимания, так как речь идет о завтрашнем дне 
Казахстана, ценностных ориентирах нашего общества, о нацио-
нальной безопасности страны, корни которой кроются в воспита-
нии, творческом развитии, гражданском становлении подрастаю-
щего поколения. 

Развитие воспитания в системе образования Республики Казах-
стан в последние годы по праву стало одним из приоритетных 
направлений в деятельности Министерства образования и науки 
Республики Казахстан, органов управления образованием субъек-
тов, образовательных учреждений всех типов и видов. 

В истории образования и педагогических теорий со времен ан-
тичности формируются общие концепции воспитания, которые в 
зависимости от соотношения свободы и принуждения в воспита-
нии условно можно разделить на 2 группы: гуманистического и ав-
торитарного воспитания. Авторитарная педагогика опирается на 
идеи авторитаризма (от лат. Aucturitas – власть, влияние) антиде-
мократической концепции и практики властвования. В условиях 
авторитаризма игнорируются права и свободы личности, ее инди-
видуальность. Авторитарная педагогика утверждает идею подчи-
нения воспитанника воле педагога. На практике это выливается в 
такую систему воздействий взрослого на ребенка, при которой по-
следний полностью подчиняется воле и авторитету воспитателя. 
Причем подчинение носит, как правило, бессознательно-подража-
тельный характер, что ведет к слепому подчинению старшему. Ис-
токи авторитарного воспитания уходят в глубокую древность. Осо-
бенно отчетливо авторитаризм проявлялся в социальных отноше-
ниях и в системах воспитания рабовладельческих государств Древ-
него Востока (Египет, Индия, Китай). Особую роль в возникнове-
нии и развитии авторитарной педагогики сыграла религия. В эпоху 
феодализма главной задачей воспитания в соответствии с поучени-
ями «отцов церкви» считалось умерщвление плоти и смирение 
духа. Отсюда логически вытекала необходимость строгого наказа-
ния и прежде всего физических мер воздействия, которые счита-
лись полезными и благотворными для детей. Наиболее типичной 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

59 

системой авторитарного воспитания, сохранившей свои прочные 
основы и сегодня во многих странах мира (Испания, Португалия, 
страны Латинской Америки и др.), является система иезуитского 
воспитания. Созданная как цельная система, в XVI в. в ордене иезу-
итов концепция авторитарного воспитания в своей сущности (по-
давление воли детей, полное подчинение их власти педагога) 
нашла отражение в последующие века и в других теориях. Так, в 
истории педагогики известна теория воспитания Иоганна Фри-
дриха Гербарта. Руководство воспитанием И.Ф. Гербарт заменил 
управлением, которое понимал как внешнее дисциплинирование, 
как деятельность, предшествующую воспитанию и имеющую 
своей целью подавить «дикую резвость» ребенка. В 30-е годы кон-
цепция авторитарного воспитания утвердилась в официальной пе-
дагогике и школьной практике советского периода. Этому способ-
ствовали обстановка культа личности и командно-бюрократиче-
ская форма управления государством. Проблемы человека, гума-
низма в воспитании проходят через всю историю и сохраняют ак-
туальность в современной педагогической науке. Так, уже в Древ-
нем Египте традиционные представления о «вечной жизни» в по-
тустороннем мире вступают в противоречие с новыми представле-
ниями о благе человека на земле [80, с. 5]. Продолжение гумани-
стическая проблематика Древнего Востока получила в античной 
философии Древней Греции, в которой человек рассматривался, с 
одной стороны, как органичная часть природы, космоса, а с другой 
как нечто самоценное и первоосновное. Гуманистические идеи ан-
тичности находят свое развитие в философии и педагогике Возрож-
дения. Именно в данную эпоху вводится в обиход понятие «гума-
нистическая педагогика», которая провозгласила величие челове-
ческой личности, обосновала отношение к человеку как к высшей 
ценности, доказала веру в его неограниченные возможности, силу 
и красоту. С началом капитализма связан новый культурный и 
научный подъем гуманистических идей как в философии, так и в 
педагогике. Гуманизм Я.А. Коменского нашел свое проявление в 
отрицании всякого насилия. Человек для него – это «совершенней-
шее создание», это «удивительный микрокосм». Выступая за все-
общее и равное для всех обучение, за единую для всех сословий 
школу, за образование мужчин и женщин, он разработал целост-
ную систему обучения, воспитания и развития личности ребенка.  



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

60  

Жан Жак Руссо (1712–1778) первым из естественных прав человека 
считал свободу и потому выступал против схоластической школы 
с ее зубрежкой, суровой дисциплиной, телесными наказаниями и 
подавлением личности ребенка. Он требовал уважать личность ре-
бенка, хорошо знать его возрастные особенности и глубоко изучать 
индивидуальные склонности и способности, считаться с его инте-
ресами и запросами. И.Г. Песталоцци выдвинул на первый план 
идею об активной роли ребенка в развитии заложенных в нем от 
природы задатков. Черты подлинной народной гуманности были 
характерны для России с самых древнейших времен. Одним из вы-
дающихся памятников древнерусской педагогической мысли 
XII в., утверждавшим гуманистические идеи в воспитании подрас-
тающего поколения, является «Поучение» Владимира Мономаха. 
За демократизацию и гуманизацию просвещения в XVIII веке ак-
тивно боролась прогрессивная общественность во главе с М.В. Ло-
моносовым. В гуманистической педагогике России середины 
XIX – начала XX в. выделяются три основных направления: аб-
страктное, практическое и универсальное. Абстрактные гуманисты 
(Н.А. Добролюбов, Н.И. Пирогов, Д.И. Писарев, П.Г. Редкин) при-
знавали права ребенка наравне с правами взрослого, провозгла-
шали уважение к его личности. Практические гуманисты призна-
вали права ребенка, самоценность его личности. Для них свой-
ственна ориентация на совершенствование традиционной системы 
обучения и воспитания в соответствии с выдвигаемыми теоретиче-
скими положениями. В практическом гуманизме русской педаго-
гики можно выделить следующие основные течения: 

1. Национальное (народное) течение. Представленное 
К.Д. Ушинским, В.И. Водовозовым, Д.Д. Семеновым, на техноло-
гическом уровне особое внимание уделяло отбору содержания об-
разования с учетом народных национальных особенностей. 

2. Психологическое течение (П.Ф. Каптерев, П.Ф. Лесгафт, 
А.П. Нечаев и др.) в большей мере занималось психологическим 
обоснованием образовательного процесса, научного подхода к изу-
чению личности ребенка. 

3. Эволюционное течение (В.П. Вахтеров) осуществило по-
пытку приложить теорию эволюционного развития к педагогике, 
доказывая возможность построения образовательного процесса на 
основе естественного стремления каждого ребенка к развитию. 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

61 

Объединяет все три течения практического гуманизма стремление 
педагогов принципиально изменить отношения между учителями 
и учащимися. Представители универсального гуманизма в педаго-
гике (Л.Н. Толстой, К.Н. Вентцель, С.Т. Шацкий и др.) признавали 
самостоятельную ценность личности каждого ребенка, ее индиви-
дуальную исключительность, присущее каждому ребенку творче-
ское начало и отрицали существование целей, методов и средств 
обучения, применяемых для обучения ребенка без учета его инди-
видуальных особенностей, интересов, устремлений. У истоков со-
ветской системы образования стояли Н.К. Крупская и А.В. Луна-
чарский. Н.К. Крупская защищала, популяризировала и продол-
жала разрабатывать марксистскую идею о всестороннем развитии 
личности как основной цели коммунистического воспитания. Ос-
новной гуманистический тезис А.В. Луначарского можно сформу-
лировать так: человек должен быть счастливым и делать других 
счастливыми. Особое значение в восстановлении и обогащении гу-
манистических ценностей отечественной педагогики приобрела с 
конца 70-х – начала 80-х годов творческая практика учителей, объ-
единившихся на платформе «педагогики сотрудничества» 
(Ш.А. Амонашвили, И.П. Волков, Е.Н. Ильин, В.Ф. Шаталов и др.). 
Ее идеи и опыт содействовали возвышению личности ученика в пе-
дагогическом процессе, превращению школьника в равноправный 
с педагогом субъект этого процесса, использованию в нем таких 
приемов и методов, которые способствовали бы развитию творче-
ских начал в учебной деятельности учащихся, укреплению в них 
чувства чести и достоинства. Все это ознаменовало к концу 80-х – 
началу 90-х годов постепенную смену ценностных ориентации в 
педагогической теории и практике с господствующей обществен-
ной на личностную ориентацию. Новые приоритеты закрепились в 
обществе под названием «новое педагогическое мышление». Это 
понятие было введено на рубеже 80–90-х годов. Его истоки зало-
жены в тех гуманистических ориентирах, которые воплощают в 
себе непреходящие общечеловеческие ценности духовной жизни: 
человек как самоценность высшего порядка, труд, мир, свобода, 
справедливость, равенство, добро, истина и красота [81, с. 5]. 

Исходя из обобщенного представления мирового сообщества об 
облике человека XXI века, целью нового воспитания должно стать 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

62  

содействие индивидуальному развитию детей, раскрытию их твор-
ческого потенциала, приобщению к материальной, духовной и 
нравственной культуре и формированию гражданского самосозна-
ния. Содержание воспитания необходимо наполнить ценностями 
духовной культуры, мировоззрения и нравственности, обеспечивая 
интеллектуальное, этическое, физическое воспитание, культиви-
руя в детской среде здоровый образ жизни и формируя в личности 
готовность к самостоятельной профессиональной и семейной 
жизни. Морально-этической доминантой нового воспитания вы-
ступает принцип гуманистических идеалов – национальных тради-
ций, ненасилия (в самом широком смысле этого слова), терпимо-
сти, коллективизма и сотрудничества (взаимопомощи и взаимопо-
нимания), а также принцип личной ответственности за свои по-
ступки. Воспитание, придерживающееся этих постулатов, позво-
лит личности реализовать себя на всех ступенях развития. Ведущая 
идея нового воспитания состоит в том, что в центре его находится 
личность воспитанника, готовая включиться в общество и привне-
сти в него свой индивидуальный вклад. 

Наряду с такого рода программами, в настоящее время увидели 
свет авторские концепции, которые углубляют, конкретизируют 
многие положения, заявленные в федеральных программах. В кон-
цепциях личностно-ориентированного воспитания ученик высту-
пает активным участником воспитательного процесса, его субъек-
том, способным ориентировать этот процесс в соответствии с по-
требностями своего развития. Воспитание при этом осуществля-
ется как процесс субъект-субъектного взаимодействия, основан-
ный на диалоге, сотрудничестве. Рассмотрим более подробно неко-
торые современные концепции воспитания. 

Источник: Социальный заказ государства на воспитание чело-
века образованного, нравственного, предприимчивого, готового 
самостоятельно принимать решения в ситуации выбора, способ-
ного к сотрудничеству и межкультурному взаимодействию, обла-
дающего чувством ответственности за судьбу страны, находит от-
ражение в важнейших документах – ежегодном Послании Прези-
дента Республики народу Казахстана, Государственной программе 
патриотического воспитания граждан Республики Казахстан и др. 
В Конституции Республики Казахстан закреплены основные права, 
непосредственно связанные с процессом воспитания. 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

63 

В Конституции Республики Казахстан (ст. 12, 27, 28, 29, 30), За-
конах Республики Казахстан «О правах ребенка в Республике Ка-
захстан», «Об образовании», «О свободе вероисповедания и рели-
гиозных объединениях», «О браке и семье», «О профилактике пра-
вонарушений среди несовершеннолетних и предупреждении дет-
ской безнадзорности и беспризорности», «О детских деревнях се-
мейного типа и домах юношества», «Об охране здоровья граждан 
в Республике Казахстан», «О профилактике заболевания СПИД», 
«О профилактике и ограничении табакокурения», в Указе Прези-
дента Республики Казахстан «О Государственной программе «Здо-
ровье народа», и др. определено, что главная задача системы обра-
зования – создание необходимых условий для формирования, раз-
вития и профессионального становления личности на основе наци-
ональных и общечеловеческих ценностей; реализация прав ребенка 
на воспитание, образование и всестороннее развитие, сохранение 
родного языка, культуры, национальных обычаев и традиций, на 
информированность, укрепление здоровья. 

Направленность государственной политики на целостность вос-
питания учащегося как гражданина Республики Казахстан и обес-
печение его конституционных прав нашли отражение в Концепции 
этнокультурного образования в РК, Концепции правового обуче-
ния учащейся молодежи в Республике Казахстан, Концепции госу-
дарственной молодежной политики в области образования Респуб-
лики Казахстан, Концепции по нравственно-половому воспитанию 
в Республике Казахстан, Концепции гуманитарного образования в 
Республике Казахстан, Комплексной программе воспитания в ор-
ганизациях образования Республики Казахстан Государственной 
программе патриотического воспитания граждан Республики Ка-
захстан и др. 

Анализ нормативно-правовой базы показал широкое использо-
вание понятий «свободное развитие личности», «права человека», 
«интересы личности» и других. Данные формулировки предпола-
гают демократизацию, прежде всего, на первичном уровне образо-
вательных организаций. Как приоритетные ценности выделяются 
индивидуальное саморазвитие, успешная самореализация и само-
определение. 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

64  

Новая парадигма образования носит деятельностный характер, 
направлена на формирование стремления к самостоятельному не-
прерывному образованию и развитие творческих способностей. На 
ее основе строится система воспитания детей и молодежи, охваты-
вающая различные уровни образования: дошкольное, общее сред-
нее, среднее профессиональное, высшее профессиональное, допол-
нительное. Осуществляется научно-методическое обеспечение 
воспитательного процесса: разработаны и внедряются программы 
воспитания, как на уровне республики – Комплексная программа 
воспитания в организациях образования Республики Казахстан на 
годы, – так и на региональном уровне, в организациях образования; 
создаются авторские программы; разрабатываются критерии 
оценки эффективности воспитательного процесса и уровня воспи-
танности личности. 

Ведется работа по кадровому обеспечению воспитательного 
процесса. Введены штатные единицы заместителей директоров по 
воспитательной работе, классных руководителей, педагогов-орга-
низаторов, старших вожатых, социальных педагогов, педагогов-
психологов, освобожденных классных воспитателей, педагогов до-
полнительного образования, методистов. 

В ряде организаций образования Республики Казахстан созданы 
и успешно функционируют воспитательные системы, ориентиро-
ванные на потребности учащихся, педагогов и родителей, учиты-
вающие конкретные социально-педагогические условия, что поз-
воляет расширить диапазон возможностей воспитательного воз-
действия на личность. 

Но в деле воспитания в регионах Республики существует еще 
много нерешенных проблем, в первую группу которых входят: 

 неотработанность четких идеологических ориентиров, позво-
ляющих обозначить цель и приоритетные направления воспитания; 

 потеря и подмена национальных ценностных ориентиров. По-
пытки педагогов сформировать ответственное отношение к обще-
человеческим и общегосударственным ценностям не всегда эффек-
тивны; 

 подмена жизненных ценностей узкопрагматическими взгля-
дами, приводящими к отрицанию истинных патриотических 
чувств; 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

65 

 социальное расслоение общества, резкая поляризация обще-
ства по доходам; демонстрация частью населения благосостояния, 
основанного не на трудовой деятельности, порождает чувство 
ущербности, неверия в социальную справедливость, не способ-
ствует формированию законопослушности; 

 размывание культурного слоя нации. Эта общая проблема че-
ловечества обостряется в нашей стране ситуацией нестабильности, 
неопределенности и необходимостью для части населения направ-
лять основные силы на элементарное выживание. Это ведет к по-
тере традиций, культурных истоков нации, маргинализация значи-
тельной части обучающихся; 

 ослаблена воспитательная роль социального института семьи; 
 недооценка человеческой жизни как важнейшей ценности, иг-

норирование здорового образа жизни; 
 негативное влияние средств массовой информации на форми-

рование личности. 
Вторую группу составляют проблемы воспитания, порожден-

ные внутренними причинами системы образования: 
 недостаточное научно-методическое обеспечение новой пара-

дигмы воспитания. Даже в случае четкого обозначения в концепту-
альном ключе направлений развития процесса воспитания суще-
ствует проблема в содержании и организации этого процесса на ме-
стах; 

 недостаточное владение педагогами воспитательными техно-
логиями; 

 низкая эффективность воспитывающего потенциала детских 
общественных организаций; 

 отсутствие принципиального единства в подходах к организа-
ции деятельности детских и молодежных общественных организа-
ций; 

 утрата системы трудового воспитания и профессиональной 
ориентации; 

 недостаточное количество кружков и спортивных секций в 
школах и внешкольных организациях. 

Исходя из выше обозначенных проблем, следует рассматривать 
воспитание подрастающего поколения как одну из главных страте-
гических задач развития современного казахстанского общества, 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

66  

составляющую основу безопасности страны. Первым концептуаль-
ным документом, регламентирующим воспитательную работу в 
организациях образования независимого Казахстана, стала «Кон-
цепция воспитания детей дошкольного и школьного возрастов», 
принятая в 1995 году. В ней нашли отражение цели, задачи, прин-
ципы, содержание и формы воспитательной работы, было уделено 
должное внимание воспитательному потенциалу семьи и воспита-
тельной системе школы. На сегодняшний день можно констатиро-
вать, что данный документ выполнил свою миссию. В связи с вы-
шеизложенным, представляется крайне необходимой выработка 
новой Концепции воспитания обучающихся в системе непрерыв-
ного образования, в которой найдут отражение соответствующие 
сегодняшней ситуации, подходы к воспитанию. 

2.4. КАЗАХСКАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ 
КАК СТРАТЕГИЧЕСКИЙ РЕСУРС ЕВРАЗИЙСКОЙ 

МОДЕЛИ ВОСПИТАНИЯ В ФОРМИРОВАНИИ 
ЕВРАЗИЙСКОЙ ОБЩНОСТИ 

Евразийская философия концепции о воспитании в духовной 
нише евразийских народов особого типа мировоззрения евразий-
ской философии. Идея об этой особой ветви мировой философии 
возникла вначале 2000 года в г. Астане, когда составитель этого 
словаря готовил для одной из конференций сообщение о филосо-
фии Абая и Шакарима. Именно тогда озарила мысль, что в лице 
этих великих мыслителей в единстве со взглядами некоторых дру-
гих философов, в евразийской духовной нише еще много веков 
назад начал зарождаться особый тип философии. Этот тип филосо-
фии отличается и от восточной философии, но, особенно, западной. 
Возник он в трудах Аль Фараби, а может быть еще ранее, в пред-
философии казахов, славян, других евроазиатских народов. Про-
цесс формирования и развития евразийской философии продолжа-
ется вплоть до нашего времени. 

Новая философия постепенно заполняет духовную сердцевину 
культуры народов России, Казахстана и некоторых других стран 
Евразии, вытесняя шаг за шагом ленинско-сталинскую философию 
советского периода. Сегодня не только на духовном уровне, но и 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

67 

физически, чувствуется необходимость укоренения новой филосо-
фии в культуре евразийских народов. Центром этих духовных про-
цессов вполне может стать Казахстан: и как сердцевина евразий-
ского субконтинента, а, главное, как страна, где уже имеется ос-
нова для этого со времен философии Аль Фараби, продолжаемая 
во взглядах Абая и Шакарима, других евразийских мыслителей. 
Каковы же характерные черты и особенности евразийской филосо-
фии? Каркас ее основных идей, как особой философской концеп-
ции, возникает на основе слияния двух пластов философского ре-
флексирования: философских взглядов казахских мыслителей, 
начиная от Аль Фараби, Абая, Шакарима до Н.А. Бердяева вклю-
чительно, плюс основные аспекты особого философского направ-
ления – софиогонии, возникшего в 90-х годах в г. Астане [82, с. 34]. 

Особенности системы взглядов евразийской философии можно 
обозначить методом разделения ее на три структурных части: со-
держание, цели и метод. Содержание евразийской философии 
определяется центральным положением проблем человека в си-
стеме ее взглядов. Эта тенденция четко просматривается в «Книге 
слов» Абая и в «Записках забытого», Шакарима, в софиологии 
В. Соловьева, во взглядах Н.А. Бердяева на софийную природу фи-
лософского знания. Данную тенденцию в какой-то мере можно рас-
сматривать как продолжение идей знаменитого «Трактата о взгля-
дах жителей добродетельного города» аль Фараби, в котором про-
блема мудрости жителей и правителей добродетельного города яв-
ляется первой. В этом же русле находятся идеи софиогонии, стре-
мящейся возвратить философию к ее первородному, изначальному 
смыслу, как учению о природе мудрости, путях ее постижения че-
ловеком и укоренения в его повседневной жизни. Основное содер-
жание софиогонии как философской школы евразийского аспекта 
определяется парадигмой – «Познай и измени себя». Бытие чело-
века в мире и мира в человеке как процессы непосредственной че-
ловеческой жизни являются не только главной проблемой онтоло-
гии евразийской философии, но и ее гносеологии, аксиологии, 
этики, а также – философской креатологии учения о самосотворе-
нии человека. К основному содержанию евразийской философии, 
стремящейся помочь человеку избавиться от пороков, относятся 
также представления о целостной триединой человеческой при-



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

68  

роде. Очень важным структурным элементом философской кон-
цепции являются ее цели. Они должны быть близки, понятны и до-
роги любому человеку и выполняют функции надежного паруса 
нашей житейской лодки. Для этого надо научиться познавать себя, 
но, главное научиться изменять себя, уметь вытаскивать себя за во-
лосы из трясины эгоизма и пороков. Задача, замечу, не из легких. 
Для ее решения надо иметь желание и – стать мудрым: ни много, 
ни мало. Главная цель евразийской философии в софиогонии опре-
деляется так: помочь человеку достигнуть жизненного успеха на 
основе четырех высших совершенств: мудрости в душе; крепкого 
здоровья на всех уровнях: телесном, социальном, духовном; гармо-
нии духовного и материального богатства и полноты жизненного 
счастья. Третьим структурным элементом – или методом евразий-
ской философии является все та же мудрость, но уже как способ, 
или Путь более глубокого, системного познания себя в мире и мира 
в себе, как духовный инструмент преобразования жизни отдель-
ного человека и человечества в целом [83, с. 135]. 

Следовательно, мудрость как высшая человеческая ценность, 
духовная сердцевина культуры есть в то же время и системная 
форма, и метод познания, а также способ решения практических 
вопросов. Мудрость – это и способность использовать любовь, это 
и Путь ценностного познания, а также (что необычайно важно) 
практический способ становления софийного бытия человека и об-
щества (добродетельного города), то есть умение постоянно раз-
мышлять и действовать на основе любви к людям, к себе, к при-
роде. В мудром человеке знания, разум и воля направлены не во 
зло, а на добрые дела и сострадание к людям. Эти выводы подтвер-
ждаются позицией Абая о главенстве сердца (любви) в союзе с ра-
зумом и волей человека, парадигмой Шакарима: живи по совести. 
Из всего сказанного, следует интересный вывод: в такой удиви-
тельно прекрасной и жизненно ценной системе взглядов как 
евразийская философия ее содержание, главные цели и метод в ос-
новном и главном совпадают друг с другом. Познание и изменение 
себя мы осуществляем на основе мудрости. В свою очередь, муд-
рость позволяет достичь успеха и крепкого здоровья, отыскать 
пути гармонии между стремлением к материальному богатству с 
одновременным обретением высокой духовности, и, тем самым, 
обрести полноту жизненного счастья. Следовательно, мудрость 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

69 

уникальный феномен человеческой культуры она универсальна. 
Поэтому Мудрость еще может спасти человечество и природу, по-
скольку, мудрость – это эликсир молодости, энергии, благополу-
чия, сердцевина духовности, фундамент гармоничного целостного 
человека [84, с. 37]. 

Можно предположить, что именно в Казахстане может быть 
начато формирование гуманистической духовной культуры и ми-
ровой философии нового типа с огромным многообразием подхо-
дов и взглядов внутри этих образований, с высокой степенью по-
нимания инакомыслящих. Главная задача евразийской философии 
быть руководством в помощи людям в их страстных и неизбывных 
поисках мудрости. Этим тенденциям может способствовать успеш-
ная софийная реализация стратегий поступательной эволюции Ка-
захстана до 2030 года. 

Казахстанский путь не был структурирован и дан в понятной 
для всех форме, потому что преследовал конкретную политиче-
скую цель, а именно: показать необходимость постепенного внед-
рения демократических процессов «по мере готовности народа». 
Фактически же речь идет о готовности и удобстве этих процессов 
для правящей политической элиты, которая давно уже себя олице-
творяет с государственностью и всеми ее сакральными и незыбле-
мыми атрибутами. 

К сожалению, фоном для реализации этого политически конъ-
юнктурного тезиса послужила идея евразийства, что привело к де-
градации всех евразийских этнокультурных начинаний, которые 
стали восприниматься как вспомогательный материал для оправда-
ния отказа от политической модернизации страны в сторону «за-
балтывания» и подмены процесса. 

Всё этнокультурное богатство наследников Великого Шёлко-
вого пути, которое звучало в работах Трубецкого, Гумилёва, Мар-
гулана, Зуева, Байпакова, Кодара и многих других, оказалось 
невостребованным в процессе постоянно сужаемого политической 
элитой знания [85, с. 46]. 

Такую же реализацию получила идея стабильности и процвета-
ния, которая была связана с необходимостью первоначального про-
ведения экономических реформ, и лишь затем, в обозримом буду-
щем, – политических преобразований. В результате устойчивый 
средний класс мы не создали, в силу отсутствия экономической и 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

70  

политической конкуренции в обществе, а также потому что не деле-
гировали собственность и не помогли правильной кредитной поли-
тикой помочь встать на ноги множеству мелких и средних отече-
ственных производителей. Дисперсность множества собственников 
привела бы к созданию многочисленных местных сообществ со сво-
ими правами и бюджетами, членскими взносами и самоуправле-
нием, в деятельность которых акиматы не имели бы права вмеши-
ваться, где реализуется принцип «слабый мэр – сильный город». 

До сих пор не решена главная проблема гражданского обще-
ства – создание местного самоуправления. Вообще же стабиль-
ность и процветание могут являться следствием динамично разви-
вающихся процессов, которые напрямую должны быть связаны с 
естественной политической и экономической конкуренцией во 
всех сферах жизни казахстанского общества. Комплиментарность, 
веротерпимость, демократизм и вера в позитивность перемен и яв-
ляются путём к устойчивому, стабильному и процветающему об-
ществу. 

Идея унитарности и суверенитета в традиционной культуре вос-
ходит к идее великой державности. Почему-то наши государствен-
ники отрицают полезность идеи разделения властей. Для них кон-
центрация власти, важнее построения системы сдержек и противо-
весов. На мой взгляд, необходимо начать дискуссию о нахождении 
баланса, соотношения между центром и регионами. Необходим 
дрейф в сторону усиления федеративного начала. Хотя бы начать с 
налоговых сборов, поступающих в местные бюджеты районов, го-
родов и областей. Необходимо дать регионам больше прав, само-
стоятельности и ответственности. 

До сих пор мы не видим внятного пошагового плана действий, 
что нам предстоит делать в этом году, что в следующем. Вместо 
того, чтобы привлечь общество к решению проблем демократиза-
ции, власть занялась подменой, «пустышкой» – идеей «лидера 
нации», которая никому, кроме самой власти не нужна и никакого 
отношения к национальной идентичности, идеалам и идее, не 
имеет. Удивительно – нации ещё нет, а лидер уже есть. Надеюсь, 
что казахстанская политическая элита уже проснулась и поняла, 
что этот безумный карнавал, а точнее, ярмарка тщеславия, уже за-
кончилась… [86, с. 187]. 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

71 

Необходимо прекратить дурную традицию в Казахстане, когда 
наша власть следует двойным стандартам, пытается предстать пе-
ред международным сообществом поборником демократических 
ценностей, а в своей стране пытается зажать рот формирующемуся 
независимому гражданскому обществу. При отсутствии сдержек и 
противовесов любая власть стремится отрезать себе побольше, 
ссылаясь на то, что без неё будет ещё хуже. Как сказал Рейган, 
«проблема государства – государство, и чем его меньше, тем 
лучше». Вся власть в нашей стране оказалась сконцентрированной 
в руках исполнительной власти. 

Получается, что в авторитарном обществе работают не общена-
циональные, общегражданские идеи, которые рождаются и реали-
зуются только в свободном обществе, а идеи, так или иначе связан-
ные с вертикальным подчинением – жёсткой иерархией, когда само 
население постоянно зомбируется с помощью различных манипу-
ляций. 

Именно авторитарная культура навязывает людям свои ко-
мандно-административные ценности, манипулируя общественным 
сознанием. Эта система воспроизводит аполитичных, безответ-
ственных людей-маргиналов, поборников патронатно-клиентных 
отношений. В таких условиях создание национальной идентично-
сти, идеалов и идеи – мёртвое дело [87, с. 171]. 

Результат: политическая элита отказалась как от Степного Зна-
ния, так и от создания национальной идентичности по образцу за-
падной современной цивилизации, при этом обозначив свою зна-
ковость в виде авторитаризма, и не видя выхода из образовавше-
гося тупика. 

Все предложенные идеи для формирования национальной иден-
тичности, включая проблему языка, носили чисто политически 
конъюнктурный характер, что привело к нереализованности этих 
идей в казахстанском обществе. Важным недостатком явилось от-
сутствие связи данных предлагаемых идей с обыденным миром ка-
захстанцев: нравственными и семейными ценностями и идеалами, 
отсутствием развитой публичной культуры, показывающей значи-
мость, глубину и преемственность многочисленных положитель-
ных примеров межэтнических взаимоотношений, о которых фор-
мально «трубят» власти. Без всего этого мы не в состоянии опреде-
лить миссию казахстанской нации. 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

72  

Стержнем национальной идентичности, должно стать есте-
ственное стремление казахстанцев стать цивилизацией, со всеми 
атрибутами демократического общества, своеобразие которой за-
ключается в совместной исторической памяти и единой культур-
ной традиции, скреплённой единым естественным казахстанским 
патриотизмом. Только апеллируя к народу, вызывая обратную 
связь, предоставляя ему право формировать независимое свобод-
ное общественное мнение, мы, казахстанцы, сможем начать про-
цесс созидания своей национальной идентичности. Не начав этот 
процесс, мы всё время обречены стоять перед глухой стеной, назва-
ние которой – отсталость, национализм и авторитарность. Для нас, 
казахстанцев-современников, актуальны слова М. Ганди: «Мы 
сами должны стать теми изменениями, которые мы хотим видеть 
вокруг себя» [88; 69]. 

Нам представляется, что на 1-м этапе, необходимо реализовать 
гражданские права и свободы (свобода слова, совести, СМИ, собра-
ний, митингов, шествий и т. п.), честные выборы в стране, привести 
казахстанское законодательство в соответствие с международным 
правом, дать возможность сформироваться общественному мне-
нию, которое подготовит и введёт в этап демократических реформ 
казахстанцев, определить структуру и «правила игры» при приня-
тии общественных договоров между властью и обществом. 

На 2-м этапе, необходимо начать уже институциональные ре-
формы – ввести реальное разделение властей, местное самоуправ-
ление, выборы населением местных судей, мэров, руководителей 
полиции, делегировать полномочия от исполнительной власти ре-
альным местным сообществам, практически реализовать идею об-
щественного договора между властью и народом данных террито-
рий и т. п. Без этого невозможно начать движение к построению 
национальной идентичности. 

Как же создать эту относительную целостность «навыков духа», 
единую общекультурную традицию, формирующую нашу картину 
мировоззрения, а именно – казахстанскую национальную идентич-
ность? В Казахстане всегда происходил процесс историко-культур-
ной преемственности, так что история никогда не начиналась с ну-
левой отметки. Население Казахстана во все времена было полиэт-
ничным: индоевропейская, тюрко-согдийская, тюрко-монгольская, 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

73 

тюрко-славянская общности породили местный казахстанский 
этно- и культурогенез. 

Какие же стержневые элементы истории и культуры способ-
ствуют национальной казахстанской идентичности, когда этниче-
ские противопоставления «свой-чужой» трансформируются в еди-
ное национальное «мы». 

В Казахстане в настоящее время востребованным надэтниче-
ским конструктом становится термин казахстанец, который вместо 
советского народа стал объединяющим для всех многонациональ-
ных групп. На региональном уровне остались прежние демарка-
ции, но высокостатусный столичный маркер теперь называется по-
другому – «астанинец» как производное от имени новой столицы 
Республики Казахстан – Астаны. В советские времена любая рес-
публиканская столица шла вслед по значимости за статусом «моск-
вича». Сегодня в Казахстане второй по силе обаяния и значимости 
по-прежнему остается гордое имя «алмаатинец», обозначающую 
южную столицу Алматы. Но среди регионов происходит своеоб-
разное «перевзвешивание» статусных позиций: на первые места 
выходят высокоэкономичные, нефтегазовые западные регионы. 
То, что ранее в советское время было глухой периферией, пере-
стает быть таковой. 

Президент Казахстана Нурсултан Абишевич Назарбаев в своем 
выступлении перед студентами Евразийского национального уни-
верситета имени Гумилева в Астане разъяснял, что стратегия вхож-
дения Казахстана в число 50 конкурентоспособных государств 
мира связана и с духовным обогащением народа. «Наши предки за-
щищали и передали нам в наследство огромную территорию ны-
нешнего Казахстана, самобытную культуру и особый дух восприя-
тия и познания жизни. Это дух свободолюбия и степной доблести 
не был растрачен на крутых переломах истории, его сумели сохра-
нить предыдущие поколения, на долю которых выпали невиданные 
испытания». 

Реализация этой стратегии по-новому ставит проблему мобили-
зации социально-психологических механизмов самоидентифика-
ции казахстанцев в целом, и казахов как этнодоминирующей 
группы в Казахстане, на решение столь высокой цели государства 
и общества. Гражданское и этническое самосознание казахстанцев, 
и в частности казахское самосознание на сегодняшний день может 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

74  

оказаться мощным стратегическим ресурсом в достижении постав-
ленных творческих задач перед обществом. Но и оно же может ока-
заться в роли определенного тормоза в движении вперед. В каком 
случае это может произойти? 

В методологическом ракурсе данная проблема требует уточне-
ния в употреблении терминов. В советское время в общественных 
науках и политической лексике использовались понятия «нация», 
«национальное сознание», национальное самосознание». В тради-
циях советской науки было распространено употребления термина 
нация как этнонации, то есть этнической общности. В современном 
контексте все больше сторонников среди ученых применять тер-
мин «нация» в значении согражданства. В современном научном 
российском и казахстанском сообществе сокращается отдален-
ность и разобщенность с международным научным сообществом, 
в междисциплинарном ракурсе все более приемлемым является для 
исследователей понятия «этническое самосознание», которое тож-
дественно понятию «этническая идентичность». 

В социологии, наряду с исследованиями больших групп, есть 
возможность рассматривать качественными методами жизнь ма-
лых, первичных и вторичных групп, где зарождается и формиру-
ется личность, появляются эталоны социальной идентификации и 
основы этнической идентичности. 

Найти ответы на вопросы о казахской идентичности нам по-
могли этноавтобиографии студентов ЕНУ имени Гумилева в 
Астане и Казахстанско-Британского университета в Алматы, со-
бранные весной 2014 года. Всего было собрано по нашей просьбе 
преподавателями этих вузов 65 текстов, которые студенты запол-
няли произвольно на одной или максимально на шести страницах, 
иллюстрируя свои мысли фотографиями родных и стихами. Они 
каждый по-своему отвечали на вопрос: «Я казах (или представи-
тель другой национальности)… Это значит…». Но общее в их ра-
ботах было то, что каждый из них идентифицировал себя с казах-
ским этносом, чувствовал себя гражданином Республики Казах-
стан. Почти для всех работ было характерно описание позитивных 
чувств со своей этнической принадлежностью. 

Социологическая информация, полученная из этноавтобиогра-
фий студентов РГГУ за 2000–2005 годы и в 2006 году в Казахстане 
позволила по-новому проанализировать формирование этнической 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

75 

идентичности личности в одной из уникальных возрастных когорт, 
определяемой как «дети перестройки», в условиях трансакции рос-
сийского и казахстанского общества. Для Казахстана это возраст-
ная когорта может быть дополнена характеристикой еще и как 
«дети суверенитета». Эта поколенческая характеристика справед-
лива для той части молодежи, чья социализация происходила в 
условиях независимости Казахстана и сегодня она вступает в пе-
риод социальной зрелости. Именно им, наряду со старшим поколе-
нием придется быть субъектом реализации данной стратегической 
программы. Ведь от содержания и вектора развития этнического 
самосознания молодых и образованных казахов зависит не только 
их будущее, но и будущее государства. 

Еще одним источником информации о процессах формирования 
этнической и гражданской идентификации является виртуальная са-
мопрезентация казахов на различных казахстанских сайтах в русско-
язычном пространстве Интернета. Она позволила провести своеоб-
разный пилотаж темы «казахская идентичность». Именно сопостав-
ление этноавтобиографий российских и казахстанских студентов 
раскрывает специфику формирования этнической идентичности 
русских и казахских студентов. Это тема другой статьи, но этот опыт 
сопоставления при прочтении помогает ярче выделить проблемы 
идентификации современных образованных казахов. 

Проблема казахской идентичности исследовалась качествен-
ным методом анализа, поэтому не претендует на репрезентатив-
ность, а является опытом пилотажного исследования на заданную 
тему. Тем интереснее посмотреть на его результаты. 

И в России, и в Казахстане кризис советской и постсоветской 
идентичности привел к смене надэтнических символов и брендов. 
Этнические группы, осознав себя в своих этнических одеждах, про-
должили поиски, инспирированные экспертным сообществом, но-
вых надэтнических, общегражданских, объединяющей народы, об-
щенациональных идей. Возможно, в Казахстане в этом направле-
нии преуспели больше, чем в России. Институт политической вла-
сти в России не имеет пока почвы для сильной, объединяющей все 
этнические группы общегосударственной идеи, кроме патрио-
тизма. Сама идея патриотизма нейтральна, но исторический кон-
текст не позволяет воспринять ее как консолидирующую идею для 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

76  

всех этнических групп, а не только для этнодоминирующей группы 
русских [89, с. 131]. 

Новый статус современных диаспор в российском социокуль-
турном пространстве, который приобрели многие этнические 
группы, казахская в том числе, актуализировали ранее совершенно 
неизведанный комплекс социальных чувств, переживаемых мно-
гими этнофорами в связи с этим статусом. 

Казахская идентичность является видом этнической идентично-
сти личности и этнической группы, переживающей новый истори-
ческий этап трансакции. Данная группа осуществила переход из со-
стояния одной из значимых частей в составе СССР, обозначаемой 
как титульная нация в союзной республике, но имевшей подчинен-
ное положение в системе многонационального советского государ-
ства, включенной в единое общесоюзное пространство. Переход 
для этноса осуществился в новое суверенное пространство свобод-
ного самоопределения, вышедшего на диалог с другими культу-
рами и цивилизациями и государствами напрямую, без посредни-
ков. Казахская этническая группа позиционирует себя не только 
как самостоятельный политический субъект, но и как новый субъ-
ект в геополитическом и социокультурном пространстве 
[90, с. 133]. 

Казахская идентичность в условиях глобализации может быть 
описана на разных уровнях обобщения, в разной логике и парадиг-
мах. Зададим некоторые векторы анализа. С использованием совре-
менного категориального аппарата социогуманитарных наук и 
междисциплинарного подхода можно вычленить следующие 
направления. Она может быть описана и объяснена: 

1) как завершающийся процесс перехода от советской надэтни-
ческой идентичности к собственно этнической; а затем трансфор-
мации в сторону новой надэтнической идентичности – казахста-
нец; 

2) как процесс собирания локальных казахских идентичностей; 
3) представителей бывших зарубежных диаспор, нынешних 

оралманов в Республике Казахстан; 
4) как противоречивый процесс взаимодействия разностатус-

ных позиций казахов, связанный с внутриэтническим социальным 
неравенством; 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

77 

5) как противоречивый процесс взаимодействия разностатус-
ных позиций, определенных типом поселения (город – аул); 

6) как противоречивый процесс актуализации исторической па-
мяти, включения в повседневные практики жузовой (родоплемен-
ной) идентификации; 

7) как противоречивый процесс взаимодействия между носите-
лями казахского языка и не владеющими им в полной мере (внут-
риэтническая, лингвистическая дифференциация между «чи-
стыми» и «нечистыми», «шала» казахами); 

8) как противоречивый процесс казахских внутриэлитных (по-
литическая, финансовая, культурная элита) отношений; 

9) как противоречивый процесс взаимодействия Казахстана – 
исторической родины со всеми зарубежными казахскими диаспо-
рами; 

10) как противоречивый процесс взаимоотношений между свет-
ской и религиозной частью казахского этноса; 

11) как противоречивый процесс геополитической идентифика-
ции РК в мировом социальном пространстве; 

12) как определенная глокальность [91, с. 143]. 
В советское время в структуре идентификационной матрицы ка-

заха преобладала как ведущая надэтническая общегражданская 
идентичность, советская идентичность. В позитивном смысле 
прежнего времени мы все ощущали и представляли себя не только 
в рамках советской повседневности, но и в редких зарубежных по-
ездках, в первую очередь как советские люди, а затем уже как ка-
захи, русские и другие. Когда нерусских за рубежом пытались 
называть «рашен», то они возражали в первую очередь, не только 
против привязки к чужой этнической группе, а именно против не-
понимания того, что все мы больше, чем представители только 
своей этнической культуры. Мы в первую очередь советские люди, 
а уж потом дети казахских, русских и других многочисленных 
народов. Казалось странным, что зарубежные люди не понимают 
диалектики общего, особенного и единичного. Общее – этоединая 
советская страна, особенное – этонаша национальность, а единич-
ное – это наша личность, вне зависимости какой мы национально-
сти, пола, возраста. 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

78  

Следующим уровнем казахской идентичности в Казахстане 
была собственно этническая идентичность, а уже внутри нее выде-
лялись такие виды как региональная, а затем локальная идентич-
ность. Обычно над этнической группой в многонациональном об-
ществе доминирует региональная идентичность, как, например, в 
России сибиряки. Поволжцы и др. Для Казахстана региональность 
скорее оказалась внутриэтнической характеристикой, чем надэтни-
ческой. Южане и северяне выделялись среди казахов, а не русских 
или же корейцев и татар, проживавших в КазССР. В рамках регио-
нальной идентичности выделялись такие статусы как южные, се-
верные, западные, восточные и центральные регионы, а соответ-
ственно, южные, северные, западные, восточные, и казахи из цен-
тральных областей [92, с. 273]. 

Внутри каждой из таких групп, как например южные казахи, 
была своя субординация, где наиболее традиционными, консерва-
тивными в сохранении традиций и обрядов с точки зрения социа-
листической культуры, назывались чимкентские казахи, а наиболее 
продвинутыми, «модернити» – алма-атинские казахи. У западных 
казахов были так же выделены свои локальные сообщества, скорее 
связанные с географическими детерминантами – кызыл-ординцы, 
гурьевские, уральцы и т. д. Внутри каждой локальности существо-
вала еще определенная линия выделения внутриэтнического разли-
чия – это казахи-горожане и выходцы из казахских аулов, которые 
негативно маркировались некоторыми обрусевшими казахами как 
«мамбеты», «казахпаи», а те в свою очередь считали казахов – го-
рожан «шала-казахами», то есть «нечистыми» как они – «таза-ка-
захами». «Чистота» рядов определялась в основном по лингвисти-
ческому критерию- знанию или же незнанию казахского языка. 

После распада СССР и обретения независимости происходили 
процессы изменения не только в масштабах общегражданской 
идентичности внутри Казахстана, но поиски новой идентификаци-
онных матриц в бывшем общесоюзном пространстве. На смену со-
ветским людям, советскому народу не появилось ничего взамен. 
Объединяющее всех политическое новообразование СНГ и не 
стало импульсом для каких-либо инноваций на манер, например, 
«эсэнговский народ» или же «эсенговец». Выстраивание взаимовы-
годных отношений, конструктивного и практичного диалога вбро-
сило в СНГ современные представления об объединяющей всех 



Глава 2. Современные проблемы воспитания в духе 
евразийской общности 

 

79 

идее Евразийского пространства. Но силой общегражданской кон-
струкции и идентификационным критерием термин евразиец не об-
ладает ни в России, ни в Казахстане, который стал родиной возвра-
щения концепции современного евразийства на постсоветское про-
странство. Это скорее политический и цивилизационный кон-
структ, институализированный в рамках ряда плодотворных орга-
низаций как ЕЭП, ЕврАзЭс и других [93, с. 275]. 

В условиях глобализации на идентификационные процессы вли-
яет и интенсивный диалог с мировой, в том числе европейской, 
культурой, как носителем особого рода идентичности, требующей 
на данном этапе от казахстанской культуры своеобразной самопре-
зентации, способной сделать нашу страну узнаваемой в многооб-
разии всемирной истории. Данное явление говорит и о том, что чем 
интенсивнее этот диалог, тем рельефнее выступает национальная 
специфика казахстанской культуры. И, напротив, ослабление этого 
диалога, возведение идеологических барьеров, может пагубно ска-
заться на состоянии национальной культуры. 

Казахстан – одна из немногих республик на постсоветском про-
странстве, сумевшая за последние годы, нарастить свое этниче-
ское, религиозное и этнокультурное разнообразие. Это делает про-
блемы исследования современной казахстанской идентичности ак-
туальными, как с теоретической, так и с практической точки зре-
ния, поскольку в современном глобальном постиндустриальном 
мире, масштабы национальной идентичности способны предопре-
делить историю страны.



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

80  

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

Изучение совершенствования концептуальных подходов по 
формированию и становлению философского воспитания в духе 
евразийской общности подтверждает, что в настоящее время они 
переживают достаточно сложный период, который характеризу-
ется следующими процессами: недостаточное научное осмысление 
проблемы, не сформированность социально-философских взглядов 
на проблему, следствие этого низкая правовая воспитанность под-
растающего поколения. Значительные социально-культурные и со-
циально-педагогические ресурсы в формировании гражданских, 
личностных качеств молодежи заложены в системе воспитания, ко-
торая является доминирующим элементом по формированию ми-
ровоззрения в молодежной субкультуре. 

Социально-педагогическая и философская ценность проведен-
ного исследования состоит в том, что в современной социокультур-
ной ситуации идеи евразийства, квинтэссенцией которых является 
принцип выстраивания равновеликих отношений как между отече-
ственной и мировой культурами, так и национальными культу-
рами, основанных на терпимости, всечеловечности, комплимен-
тарности, уважении к иным ценностям, представляют особую ак-
туальность, а также заключают в себе большой конструктивный 
потенциал для качественного и полнокровного развития многона-
ционального, поликонфессионального, поликультурного евразий-
ского общества. 

Наше исследование проведено в русле радикальных перемен в 
системе социального воспитания, которое детерминированы но-
выми реалиями социальной системы современного общества. Про-
веденный спектральный теоретический анализ литературы по про-
блеме, результаты опытной экспериментальной работы позволяют 
сделать ряд общих выводов: 

1. Современный мир, вступивший в эпоху глобализации со 
всеми ее позитивными й негативными последствиями для бытия 
многочисленных национальных культур, актуализирует проблемы 
национальной и культурной самоидентификации народов, выбора 
их подлинного, качественного пути движения в мировое простран-
ство. Культурная и этнонациональная мозаика мира, различие об-



 
Заключение 

 

81 

ществ в рамках культурных координат «Запад – Восток» – это ре-
альная картина современности. У каждого общества, несмотря на 
уровень их цивилизационного развития, есть своя культура. Каж-
дый этнос вносит свою социокультурную лепту в формирование и 
развитие мировой культурной сокровищницы. Ценность культур 
народов заключается в их своеобразии, неповторимости, самобыт-
ности. 

2. Для культурного прогресса равновеликий диалог западной и 
восточной культур крайне необходим и полезен, поскольку, взаи-
модействуя, культуры расширяют свой кругозор ивзаимообогаща-
ются. Связующим звеном множества национальных культур, в том 
числе западных и восточных, должен стать диалог, который осно-
ван на взаимоуважении, «непритеснении» и идее сбережения каж-
дой культуры, и именно эти принципы в осмыслении культурной 
дихотомии «Запад – Восток» стали социокультурной основой 
евразийского учения. 

3. Евразийцы, учитывая богатейший мировоззренческий, фило-
софский, культурологический опыт своих предшественников, раз-
работали идеологию, в основе которой лежит ориентация на идеи 
о равноценности и равновеликости каждой национальной куль-
туры, о творческом диалоге культур как способе избежать домини-
рования какой-либо одной культуры над остальными, о неподра-
жательном развитии с ориентацией на принцип полицентризма с 
признанием множества мировых культур, объединением многона-
ционального, поликонфессионального социума страны в высшую 
«культуро-личность» на основе диалога, терпимости, уважитель-
ности, равновеликого общения и сотворчества. 

4. Творческое осмысление духовных смыслов евразийства, 
спроецированных на современную российскую действительность, 
заключает в себе огромный конструктивный потенциал для опре-
деления стратегий дальнейшего качественного, безопасного, само-
бытного развития многонационального, поликонфессионального, 
поликультурного общества в условиях наступающей глобализа-
ции, в выстраивании отношений как между отечественной и миро-
вой культурами, так и национальными культурами в рамках единой 
российской культуры. Главный идейный постулат евразийства 
«единство в многообразии» – может стать определяющим для со-
временного казахстанского общества. Этническая мозаичность и 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

82  

поликультурная палитра современного российского общества – яв-
ление уникальное, и каждый этнос, входящий в это единство, при-
вносит что-то свое, особое, и этим нужно дорожить, не замыкаясь 
на культуре своего народа или пытаясь изолироваться от других 
миров. 

Безусловно, предпринятое исследование не претендует на все-
стороннее и полное освещение поставленной проблемы, ее много-
образия и сложности. Многие затронутые в работе вопросы тре-
буют более углубленного их изучения. 

В результате исследования определены дальнейшие перспек-
тивы научной разработки проблемы, связанные с актуализацией 
социализации современного подрастающего поколения в меняю-
щемся социуме. Ждет, на наш взгляд, также системного философ-
ского осмысления проблема национальной идеи для современного 
Казахстана – Евразии. Думается, что углубление анализа намечен-
ных вопросов позволит обрисовать более целостную картину 
осмысления феномена евразийства, приобретающего сегодня осо-
бую актуальность и значимость для исторических судеб современ-
ного казахстанского общества. 

На наш взгляд, предметом отдельного философского исследова-
ния может стать анализ сущности и своеобразия евразийской циви-
лизации как уникального социокультурного феномена. Не мень-
шего внимания заслуживает проблема выявления духовного потен-
циала идеи диалога культур в современном казахстанском 
(евразийском) социокультурном пространстве. 



 
Литература 

 

83 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Государственная программа развития образования РК на 
2010–2020 гг. [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 
www.hup://bt.edupata.kz 

2. Бердяев Н. Судьба России (Опыт по психологии войны и 
национальности). – М.: Прогресс, 1990. – 324 с. 

3. Герцен А.И. Prolegomena // Русская идея / Сост. и авт. вступ. 
статьи М.А. Маслин. – М.: Пресса, 1992. – №4. – С. 56–61. 

4. Данилевский Н.Я. Россия и Европа. – СПб.: Нива, 1995. – 
217 с. 

5. Достоевский Ф.М. Пушкин // Русская идея. – М.: Пресса, 
1992. – №9. – С. 34–42. 

6. Ильин И.А. О грядущей России: Избранные статьи / Под ред. 
Н.П. Полторацкого. – М.: Мега, 1993. – 278 с. 

7. Ильин И.А. Почему мы верим в Россию: Сочинения. – М.: 
Институт молодежи, 2006. – 178 с. 

8. Леонтьев К.Н. Восток, Россия и славянство. – М.: Просвеще-
ние, 1996. – 234 с. 

9. Леонтьев К.Н. Proetcontra. Личность и творчество Констан-
тина Леонтьева в оценке русских мыслителей и исследователей 
1891–1917. – СПб.: Невские зори, 1995. – 254 с. 

10. Соловьев B.C. Россия и вселенская церковь. – Мн.: Мова, 
1999. – 278 с. 

11. Хомяков А.С. О старом и новом // Русская идея. – М.: 
Пресса, 1992. – №12. – С. 67–72. 

12. Чаадаев П.Я. Апология сумасшедшего // Русская идея. – М.: 
Пресса, 1992. – №7. – С. 26–34. 

13. Вернадский Г.В. Начертание русской истории. – М.: Новое 
время, 2008. – 345 с. 

14. Карсавин Л.П. Основы политики // Россия между Европой и 
Азией: Евразийский соблазн. – М.: Пресса, 1993. – №8. – С. 49–63. 

15. Карсавин Л.П. Государство и кризис демократии // Новый 
мир. – М.: Просвещение, 1991. – №1. – С. 56–64. 

16. Савицкий П.Н. Континент Евразия. – М.: Прогресс, 1997. – 
312 с. 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

84  

17. Сувчинский П.П. Евразийство (опыт систематического из-
ложения) / П.П. Савицкий. – М.: Континент Евразия, 1997. –  
С. 23–34. 

18. Трубецкой Н.С. История. Культура. Язык / Сост. В.М. Жи-
вова. – М.: Просвещение, 1995. – 218 с. 

19. Трубецкой Н.С. Мы и другие / И.Б. Орлова // Евразийская 
цивилизация. Социально-историческая ретроспектива и перспек-
тива. – М.: МГУ, 1998. – С. 34–42. 

20. Флоровский Г.В. Вера и культура. – СПб.: Нива, 2002. – 
231 с. 

21. Флоровский Г.В. Евразийский соблазн // Новый мир. – М.: 
Просвещение, 1991. – №1. – С. 56–62. 

22. Brzezinski Z. The Grand Chessboard: American Primacy And Its 
Geostrategic Imperatives. – N.Y.: Print, 1998. – 34 s. 

23. Trenin D. The End of Eurasia: Russiaon the Border Between Ge-
opolitic sand Globalization. – Moscow: Hire School, 2002. – 56 p. 

24. Huntington S. The West Unique, not Universal // ForeignAf-
faires. – М.: DC MGU, 1996. – November/December. – 94 р. 

25. Хантингтон С. Столкновение цивилизаций и что оно может 
означать для России // Общественные науки и современность. – М.: 
ИД, 1995. – №3. – С. 67–82. 

26. Цымбурский B.JI. Остров Россия: перспективы российской 
геополитики // Полис. – М.: Поиск, 1993. – №5. – С. 78–85. 

27. Дугин А.Г. Мыслить пространством // Основы геополи-
тики. – М.: Арктогея-центр, 2000. – №2. – С. 121–134. 

28. Ерасов Б.С. Культура, религия и цивилизация на Востоке 
(очерки общей теории). – М.: Литература, 1990. – 216 с. 

29. Ерасов Б.С. Социокультурные и геополитические принципы 
евразийства // Политические исследования. – М.: Политика, 2001. – 
№5. – С. 45–63. 

30. Жданова Г.В. Проблемы общества и коммуникации в уче-
нии евразийства // Вопросы философии. – М.: Просвещение, 
2009. – №2. – С. 115–123. 

31. Кожинов В. Историософия евразийцев // Наш современ-
ник. – М.: Педагогика, 1992. – №2. – С. 79–85. 

32. Кожинов В. Судьба России: вчера, сегодня, завтра. – М.: 
Прогресс, 1997. – 218 с. 



 
Литература 

 

85 

33. Новикова Л.И. Евразийский искус / Л.И. Новикова, И.Н. Си-
земская // Философские науки. – М.: Просвещение, 1991. – №12. – 
С. 69–76. 

34. Омельченко Н.А. Споры о евразийстве: Опыт исторической 
реконструкции // Полис. – М.: Поиск, 1992. – №3. – С. 98–123. 

35. Орлова И.Б. Евразийская цивилизация. Социально-истори-
ческая ретроспектива и перспектива. – М.: Перспектива, 1998. – 
112 с. 

36. Панарин А.С. Россия в цивилизационном процессе (между 
атлантизмом и евразийством). – М.: Перспектива, 1995. – 312 с. 

37. Пащенко В.Я. Социальная философия евразийства. – М.: 
Кедр, 2003. – 231 с. 

38. Цыганков А.П. Что для нас Евразия? Пять стратегий россий-
ского освоения пространства после распада СССР // Вопросы фи-
лософии. – М.: Просвещение, 2003. – №10. – С. 54–67. 

39. Барлыбаев Х.А. Глобализация: за или против устойчивого 
развития? – М.: Изд-во РАГС, 2006. – 262 с. 

40. Аляутдинов Ш. Путь к вере и совершенству. – М.: Фонд 
«Мир образования», 2008. – 496 с. 

41. Рахматуллина З.Я. Духовность, духовная личность и духов-
ная безопасность российского общества: взаимосвязь и взаимообу-
словленность // Духовный космос современного российского об-
щества: Сборник научных статей. – Уфа: РИЦ БашГУ, 2007. –  
С. 4–8. 

42. Файзуллин Ф.С. Понимание российского человека в контек-
сте евразийских учений / Ф.С. Файзуллин, А.Г. Ильин // Панорама 
Евразии. – М.: Панорама Евразии, 2008. – №4. – С. 21–30. 

43. Тесленко А.Н. Философия социализации и воспитания: 
Учебник нового поколения / А.Н. Тесленко, Д.В. Лепешев. – Кок-
шетау: КУАМ, 2014. – 245 с. 

44. Абдылдаев Т.А. Глобальные проблемы современности и об-
щественный прогресс / Т.А. Абдылдаев, Г.С. Гудожник. – Фрунзе: 
Кыргызтан, 1990. – 156 с. 

45. Ильин И.А. Об органическом понимании государства и де-
мократии // Наш современник. – М.: Педагогика, 1993. – №3. – 
С. 139–147. 

46. Алексеев Н.Н. Русский народ и государство. – М.: Аграф, 
1998. – 640 с. 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

86  

47. Бердяев Н.А. Русская идея. Судьба России. – М.: Наука, 
1998. – 438 с. 

48. Генон С.Р. Общее введение в изучение индусских учений. – 
М.: Мегаполис, 1992. – 408 с. 

49. Трубецкой Н.С. Европа и человечество. История. Культура. 
Язык / Сост. В.М. Живова. – М.: Издательская группа «Прогресс», 
1995. – С. 55–104. 

50. Алексеев П.В. Философы России XIX–XX столетий. Био-
графии, идеи, труды. – М.: Академический проект, 1999. – 944 с. 

51. Очирова Т. Геополитическая концепция евразийства // 
ОНС. – М.: Академия, 1994. – №1. – С. 12–29. 

52. Савицкий П.Н. Континент Евразия. – М.: Аграф, 1997. – 
316 с. 

53. Ерасов Б. Россия в евразийском пространстве // ОНС. – М.: 
Академия, 1994. – №2. – С. 67–74. 

54. Трубецкой Н.С. Вавилонская башня и смешение языков. Ис-
тория. Культура. Язык / Сост. В.М. Живова. – М.: Издательская 
группа «Прогресс», 1995. – С. 327–338. 

55. Исаев И. Евразийство: идеология государственности // 
ОНС. – М.: Академия, 1994. – №5. – С. 56–76. 

56. Андреев А.П. Русская традиция / А.П. Андреев, А.И. Сели-
ванов. – М.: Алгоритм, 2004. – 320 с. 

57. Аксаков К.С. О русском воззрении // Русская идея / Сост. и 
авт. вступ. статьи М.А. Маслин. – М.: Республика, 1992. –  
С. 111–112. 

58. Барулин B.C. Российский человек в XX веке. Потери и при-
обретения себя: Монография. – СПб.: Алетейя, 2000. – 431 с. 

59. Аникеева Е.Н. Диалог цивилизаций: Восток-Запад / 
Е.Н. Аникеева, А.В. Семушкин // Вопросы философии. – М.: Про-
свещение, 1998. – №2. – С. 173–177. 

60. Бердяев Н.А. Смысл истории. Новое средневековье. – М.: 
Канон +: Реабилитация, 2002. – 446 с. 

61. Волков Ю.Г. Гуманистическая перспектива России как об-
щенациональная цель // Социально-гуманитарные знания. – М.: 
Просвещение, 2005. – №1. – С. 3–35. 

62. Воронцов Б.Н. Феномен массовой культуры: этико-фило-
софский анализ // Философские науки. – М.: Просвещение, 2002. – 
№3. – С. 110–123. 



 
Литература 

 

87 

63. Игнатов И. Евразийство // Вопросы философии. – М.: Про-
свещение, 1995. – №6. – С. 53. 

64. Бегалинова К.К. Суфизм как религиозно-философская кон-
цепция. – Алматы: Голым, 1999. – 234 с. 

65. Ерасов Б.С. Культура, религия и цивилизация на Востоке 
(очерки общей теории). – М.: Наука, 1990. – 205 с. 

66. Бердяев Н. Судьба России: Опыт по психологии войны и 
национальности. – М.: Философское общество СССР, 1990. – 240 с. 

67. Философский энциклопедический словарь. – М.: Сов. эн-
цикл., 1983. – 839 с. 

68. Великие мыслители Востока / Пер. с англ. Н. Барановой, 
А. Брейд, С. Зинина, А. Коваля, Я. Никитина. – М.: КРОН-ПРЕСС, 
1999. – 656 с. 

69. Григорьева Т.П. Синергетика и Восток // Вопросы филосо-
фии. – М.: Просвещение, 1997. – №3. – С. 90–103. 

70. Валитов O.K. Национальная культура в условиях глобализа-
ции общества и проблемы обеспечения национальной безопасно-
сти / O.K. Валитов, И.О. Валитов // Вестник Башкирского универ-
ситета. – Уфа: ГБУ, 2008. – Т. 13. – №2. – С. 404–407. 

71. Вахитов P.P. Евразийская стать России: Публицистические 
статьи. – Уфа: Китап, 2009. – 136 с. 

72. Пащенко В.Я. Социальная философия евразийства. – М.: 
Альфа-М, 2003. – 123 с. 

73. Гор Эл. Земля на чаше весов: Экология и человеческий дух / 
Пер. с англ. – М.: ППП, 1993. – 429 с. 

74. Гумилев Л.Н. Из истории Евразии: Очерк. – М.: Искусство, 
1992. – 79 с. 

75. Игнатов А. «Евразийство» и поиск новой русской культур-
ной идентичности // Вопросы философии. – М.: Просвещение, 
1995. – №6. – С. 49–64. 

76. Новые ценности образования: культурные модели школ. – 
Вып. 7. – М.: Инноватор, 1997. – 248 с. 

77. Лихачев Д.С. Заветное. – М.: Издательский, образователь-
ный и культурный центр «Детство. Отрочество. Юность», 2006. – 
271 с. 

78. Лихачев Д. Диалоги о дне вчерашнем, сегодняшнем и зав-
трашнем / Д. Лихачев, Н. Самвелян. – М.: Советская Россия, 1988. – 
142 с. 



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

88  

79. Аксаков К.С. Еще несколько слов о русском воззрении // 
Русская идея / Сост. и авт. вступ. статьи М.А. Маслин. – М.: Рес-
публика, 1992. – С. 111–117. 

80. Дугин А.Г. Мыслить пространством. Время // Основы геопо-
литики. – М.: Арктогея-центр, 2000. – С. 583–914. 

81. Бжезинский З. Геостратегия для Евразии. Краткосрочные и 
долгосрочные цели политики США в этом регионе // Независимая 
газета. – М.: Изд. НГ, 1997. – 24 октября. – С. 5. 

82. Вахитов P.P. Евразийская цивилизация // Евразийство и 
национальная идея. Материалы межрегиональной научной конфе-
ренции / Под редакцией акад. АН РБ Ф.С. Файзуллина – Уфа: ГБУ, 
2006. – С. 31–37. 

83. Назарбаев Н. Стратегия трансформации общества и возрож-
дения евразийской цивилизации. – М.: Экономика, 2002. – 435 с. 

84. Жданова Г.В. Проблемы общества и коммуникации в уче-
нии евразийства // Вопросы философии. – М.: Просвещение, 
2009. – №2. – С. 30–38. 

85. Исаев И. Евразийство: идеология государственности // Об-
щественные науки и современность. – М.: Поиск, 1994. – №5. – 
С. 42–55. 

86. Карсавин Л.П. Государство и кризис демократии // Новый 
мир. – М.: Новый мир, 1991. – №1. – С. 183–195. 

87. Востокова А. Страна Восходящего Солнца. От древности до 
наших дней. – Ростов н/Д: Феникс, 2005. – 256 с. 

88. Ерасов Б.С. Социокультурные и геополитические принципы 
евразийства // Политические исследования. – М.: Политика, 2001. – 
№5. – С. 65–74. 

89. Гершунский Б.С. Россия и США на пороге третьего тысяче-
летия: Опыт экспертного исследования российского и американ-
ского менталитетов. – М.: Флинта, 1999. – 604 с. 

90. Кизеветтер А. Евразийство // Философские науки. – М.: Про-
свещение, 1991. – №12. – С. 123–136. 

91. Исаев И. Геополитические корни авторитарного мышления. 
Исторический опыт евразийства // Дружба народов. – М.: РУДН, 
1993. – №11. – С. 139–149. 

92. Гумилев Л. Древняя Русь и Великая степь / Л. Гумилев. – М.: 
Эксмо, 2006. – 864 с. 



 
Литература 

 

89 

93. Крылов В. Заметки о духовном развитии России и Запада в 
XX веке // Наш современник. – М.: Поиск, 2003. – №3. –  
С. 267–278. 

94. Лихачев Д.С. О национальном характере русских // Вопросы 
философии. – М.: Просвещение, 1990. – №4. – С. 3–6. 

95. Пащенко В.Я. Социальная философия евразийства. – М.: 
Альфа-М, 2003. – 368 с. 

96. Орлова И.Б. Евразийская цивилизация. Социально-истори-
ческая ретроспектива и перспектива. – М.: НОРМА, 1998. – 280 с. 

97. Люкс Л. Евразийство // Вопросы философии. – М.: Просве-
щение, 1993. – №6. – С. 105–114. 

98. Каган М.С. Эстетика как философская наука. – СПб.: ТОО 
ТК «Петрополис», 1997. – 544 с. 

99. Межуев В.М. О национальной идее // Вопросы филосо-
фии. – М.: Просвещение, 1997. – №12. – С. 3–14. 

100. Очирова Т. Геополитическая концепция евразийства // Об-
щественные науки и современность. – М.: Поиск, 1994. – №1. – 
С. 47–55. 

101. Аристотель. Никомахова этика. «Философы Греции». – М.: 
ЭКСМО-ПРЕСС, 1997. – С. 18. 

102. Тесленко А.Н. Культурная социализация молодежи: казах-
станская модель: Монография. – Саратов: Саратовский государ-
ственный технический университет; Астана: ЦНТИ, 2007. – 370 с. 

103. Голосование и участие в выборах граждан Швейцарской 
Конфедерации [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 
//http://www.swissworld.org/ru/politika/2013 

104. Чапковский Ф. Ловушка для расиста [Электронный ре-
сурс]. – Режим доступа: //http://slon.ru/2009 

105. Буева Л.П. Человек: деятельность и общение. – М.: Мысль, 
1978. – 216 с. 

106. Тесленко А.Н. Социализация личности подростка в усло-
вия детского центра: Монография / А.Н. Тесленко, Д.В. Лепешев. – 
Астана: ИУ, ЦЮИ, РУОЦ «Балдаурен», 2009. – 176 с. 
  



Анализ современных научных подходов по формированию  
и становлению философии воспитания в духе «евразийской общности»  
 

90  

107. Лепешев Д.В. Философия образования стран Европы, Аме-
рики и Азии в контексте развития интеллектуального потенциала 
личности // Сравнительные исследования в образовании в контек-
сте развития интеллектуального потенциала личности: Сб. мат. 
IV респуб. научн.-пр. конф. – Алматы: АПН Казахстана, 2012. – 
С. 29–33. 

108. Лепешев Д.В. Организационно-методическое сопровожде-
ние деятельности «Единой детско-юношеской организации 
«ЖасҰлан» // Воспитание школьника. – Алматы: Алем, 2012. – 
№1 (75). – С. 26–36. 

109. Лепешев Д.В. Социализационная траектория подростка в 
условиях детского оздоровительного центра. О прошлом, настоя-
щем и будущем…: Мат. Межд. научн.-пр. конф. «Всероссийский 
детский центр «Орлёнок»: исторический опыт, современное состо-
яние, перспективы развития», посвященный 50-летию ВДЦ «Орлё-
нок» / Под общ. ред. А.В. Джеуса, С.И. Панченко. – Краснодар: 
ВДЦ, 2011. – С. 130–134. 

110. Образование в области прав человека в школьной системе 
Европы, Центральной Азии и Северной Америки: Сборник приме-
ров успешных практик. – Варшава: Совет Европы, БДИПЧ ОБСЕ, 
ЮНЕСКО, УВКПЧ ООН, 2009. – 283 с. 

 



Для заметок



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Научное издание 
 

АНАЛИЗ СОВРЕМЕННЫХ НАУЧНЫХ ПОДХОДОВ 
ПО ФОРМИРОВАНИЮ И СТАНОВЛЕНИЮ ФИЛОСОФИИ 

ВОСПИТАНИЯ В ДУХЕ «ЕВРАЗИЙСКОЙ ОБЩНОСТИ» 
 

Авторская монография 
Чебоксары, 2016 г. 

 
Редактор Т.В. Яковлева 

Компьютерная верстка и правка С.Ю. Семенова 
Дизайн обложки Н.В. Фирсова 

 
Подписано в печать 19.09.2016 г. Формат 60×84/16 

Бумага офсетная. Печать офсетная. Гарнитура Times. 
Усл. печ. л. 5,3475. Заказ К-137. Тираж 500 экз. 

Центр научного сотрудничества «Интерактив плюс» 
428005, Чебоксары, Гражданская, 75 

8 800 775 09 02 
info@interactive-plus.ru 
www.interactive-plus.ru 

 
 
 
 

Отпечатано в Студии печати «Максимум» 
428005, Чебоксары, Гражданская, 75 

+7 (8352) 655-047 
info@maksimum21.ru 
www.maksimum21.ru 


